
53

⇒  Теория  и  история культуры

СЕМЬЯ И «КУЛЬТУРА СЕМЕЙНОСТИ»:  
ТРАДИЦИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 

УДК 316.6
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-6116-53-63

К . А .  Т ю р и н
Южно-Российский гуманитарный институт, 
Ростов-на-Дону, Российская Федерация, 
e-mail: kirillturin161@gmail.com

Аннотация: В статье анализируются противоречия современной культуры семейности на примере 
постсоветской семьи. Актуальность темы проистекает из утраты традиционных ценностных пред-
ставлений о семье, которая грозит не только снижением рождаемости и уменьшением населения, но 
и распадом межличностной коммуникации вкупе с нарушением социализации.  С точки зрения ав-
тора, ценность семьи в России в последнее столетие постоянно подрывалась, с одной стороны, при-
оритетами государства, с другой – идеями индивидуализма. Оказывает влияние и западная пропа-
ганда пересмотра гендерных представлений. Автор считает, что хотя государство и создает условия 
для доминирования определенных ценностей, подлинная «культура семейности» создается в самой 
семье, которая не противопоставляет себя государству и не склоняет человека к индивидуализму. 
Опыт семейных историй, популярных в массовой культуре нашего времени, свидетельствует о про-
тиворечиях изолированной ценностной стратегии семьи. Ценности культуры семьи могут склады-
ваться при усвоении семейного нарратива, но его ресурсы недостаточны для формирования культу-
ры семейности, в которой семья получает ценностную интерпретацию на уровне общества в целом.

Ключевые слова: семья, самосознание, культура семейности, семейная история, ценности, традиция, 
государство, нравственность, городская семья, патриархальная семья. 

Для цитирования: Тюрин К. А. Семья и «культура семейности»: традиция и современность // Вест-
ник Московского государственного университета культуры и искусств. 2023. №6 (116). С. 53–63. 
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-6116-53-63

FAMILY AND THE "CULTURE OF FAMILISM": 
TRADITION AND MODERNITY

K i r i l l  A .  T y u r i n
South Russian Humanitarian Institute, 
Rostov-on-Don, Russian Federation, 
e-mail: kirillturin161@gmail.com

Abstract: The article analyzes the contradictions of modern family culture on the example of the post-Sovi-
et family. The relevance of the topic stems from the loss of traditional value perceptions of the family, which 
threaten not only the decline in birth rate and population, but also the disintegration of interpersonal com-
munication coupled with impaired socialization.  From the author's point of view, the value of the fami-

ТЮРИН КИРИЛЛ АЛЕКСАНДРОВИЧ – аспирант Южно-Российского гуманитарного института
TYURIN KIRILL ALEXANDROVICH – Postgraduate student of the South Russian Humanitarian Institute

© Тюрин К. А., 2023



54

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 6 (116) ноябрь – декабрь ⇒

Тема семьи, несомненно, востребована 
в рамках философской повестки сегодняшне-
го дня. Семья сегодня часто рассматривается 
в контексте изучения кризиса традиционной 
культуры и системы традиционных ценно-
стей. А в современных сложных условиях 
нарастания глобальных противоречий обра-
щение к семье в первую очередь обусловлено 
поиском оснований человеческого общежи-
тия и воспроизводства населения в развитых 
странах, а также – стремлением к сохранению 
подлинно человеческих способов социализа-
ции индивидов.

Современное российское общество пре-
бывает в состоянии качественного пересмотра 
как роли семьи и семейных ценностей в госу-
дарстве, так и изменения отношений между 
обществом, семьей и отдельным человеком. 
По  решению Президента РФ В.  В.  Путина 
2024 год объявлен в нашей стране годом семьи. 
Эта акция не просто символична, она указыва-
ет на остроту проблемы и востребованность 
всестороннего осмысления сложившейся си-
туации. Глава государства говорит нам: «Мно-
годетность, большая семья должны стать нор-
мой, образом жизни для всех народов России. 
А семья – это не просто основа государства 
и общества, это духовное явление, источник 
нравственности. Поддержка семьи, материн-
ства, детства должна охватывать работу всех 
без исключения сфер государственного управ-
ления, нашу экономическую, социальную, 

инфраструктурную политику, просвещение 
и образование, здравоохранение, конечно» [7].

Острота демографической проблемы до-
полняется сложностью вопроса возрождения 
ценности семьи как источника нравственного 
здоровья общества. Очевидно, что простое 
расширение государственных программ под-
держки материнства и детства, усиление за-
конодательной базы функционирования ин-
ститута семьи для исчерпывающего решения 
проблемы явно недостаточно. Требуется осо-
бое внимание к культуре семьи и семейности, 
изменение ценностного отношения к которым 
в жизнедеятельности каждого человека воз-
можно на пути преодоления накопившихся 
в прошлом противоречий. Они и составляют 
предмет предлагаемой статьи.

Основная проблема заключается в следую-
щем. В условиях утраты наставнического ста-
туса государства по отношению к семье в кон-
це ХХ века, а также – еще ранее – искусственно 
надломленной связи семьи с культурной на-
циональной почвой, современная российская 
семья осталась наедине с собственной жизнен-
ной историей (своеобразное сиротство семьи). 
Именно эта история стала единственным ле-
гитимным в массовом сознании источником 
становления ценностного каркаса воспитания 
и формирования коммуникативной страте-
гии семьи. Семейный нарратив – то немногое, 
что сохранилось в сознании простого человека 
в качестве фундаментальной ценности на фоне 

ly in Russia over the last century has been constantly undermined by the priorities of the state on the one 
hand, and by ideas of individualism on the other. Western propaganda for the revision of gender percep-
tions has also had an impact. The author believes that although the state creates conditions for the dom-
inance of certain values, the true "culture of family life" is created in the family itself, which does not op-
pose the state and does not incline people to individualism. The experience of family stories popular in the 
mass culture of our time testifies to the contradictions of the isolated value strategy of the family. The val-
ues of family culture can be formed in the assimilation of the family narrative, but its resources are insuffi-
cient for the formation of a culture of familism, in which the desire of the family receives a value interpre-
tation at the level of society as a whole.

Keywords: family, self-consciousness, family culture, family history, values, tradition, state, morality, urban 
family, patriarchal family.

For citation: Tyurin K. A. Family and the "culture of familism": tradition and modernity. The Bulletin of 
Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 6 (116), pp. 53–63. (In Russ.). 
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-6116-53-63



55

⇒  Теория  и  история культуры

павших «больших» исторических наррати-
вов народа, нации, государства. Его эволю-
ция в контексте влияния массовой культуры 
и прозападных идеалов шла по пути увеличе-
ния и укрепления дистанции между семьей 
и различными внесемейными смыслами или 
целями (общественными).

Поэтому для решения стоящих перед 
современным российским государством мас-
штабных задач необходимо выявить объек-
тивные предпосылки баланса индивидуаль-
ных семейных ценностей (сохранившихся 
на уровне культуры семейности как культу-
ры определенных жизненных драм и историй) 
и всеобще значимых. Без этого баланса семья 
вряд ли будет обретена государством в каче-
стве реальной нравственной основы жизни 
общества. С ним же связана и тема семей-
ного воспитания, образования, преодоление 
конфликтов семьи и школы, семьи и других 
публичных институтов, ставших заметным 
явлением в наше время. При этом речь не идет 
о создании нового идеала семьи. Его универ-
сальный вариант вряд ли вообще необходим. 
Семейный идеал всегда индивидуален, несмо-
тря на наличие сквозных жизненных «сюже-
тов». Но вот культура семейности во многом 
действительно может рассматриваться как 
определенный механизм адаптации лично 
обретенного ценностного видения себя и об-
щества, с одной стороны, и желательного – 
со стороны общества/государства, с другой.

Ценности семейной жизни не могут уво-
дить человека в сторону от общества. Желание 
иметь семью нормально не только как ответ 
на зов природы, но и как желание утвердить 
(реализовать предметно) собственный уни-
кальный жизненный проект. Вот этот мо-
мент принципиален. Время ныне экзаменует 
на прочность и зрелость само это желание се-
мьи как часть культурного опыта.

Семья и культура города: вехи судьбы. 
Современная российская семья очевидно 
находится в трудном положении. С ней свя-
зываются общественные и государственные 
надежды и ожидания по возрождению и укре-
плению нравственной основы жизни каждого 

человека. Через этот индивидуальный путь, 
в процессе семейного воспитания, образова-
ния, передачи опыта и ценностей от поколения 
к поколению, транслируется национальный код 
культуры и иные значимые мировоззренческие 
ориентиры. Без них общество как единый ор-
ганизм оказывается в исторической перспек-
тиве менее устойчивым. В то же время – в ре-
зультате целой череды крупных социальных 
потрясений минувшего столетия – семья как 
определенный институт, как форма существо-
вания индивида в обществе, реализующая 
единство биологической и культурной граней 
реальности человека, как способ двусторонней 
связи общества и каждого его члена, оказалась 
в ситуации глубокой дезориентированности.

Официальная идеология советского вре-
мени отвергла основы традиционного патри-
архального русского «умостроя» (и «домо-
строя» как его исторической конкретизации), 
высвободив из его вековых форм первокле-
точку любой, даже самой большой, семьи – 
отношения мужчины и женщины, результатом 
которых становится их родительский статус, 
влекущий за собой предписанные государ-
ством приоритеты социального, правового, 
экономического поведения.

Конечно, в такой идеологической уста-
новке считывалась вполне объективная исто-
рическая логика: весь мир, а не только наша 
страна, шел по пути научно-технологического 
прогресса и интенсивной урбанизации. Боль-
шая патриархальная семья своим господством 
в течение длительного времени в первую оче-
редь была обязана аграрному способу произ-
водства, жизни «на земле» с ее независящими 
от человека циклическими закономерностя-
ми, трудностями и радостями. Городской же 
тип населения, который, начиная как раз 
с XIX века, стал активно занимать ведущие 
позиции в структуре европейского и россий-
ского социума, опирался на иные принципы.

Глубинные архетипы жизни деревенской 
семьи – это широкий пространственный го-
ризонт (и в прямом, и в символическом смыс-
ле), круг, в котором представитель каждого 
поколения (от старика до младенца) занимает 



56

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 6 (116) ноябрь – декабрь ⇒

свою функциональную нишу. Культура дере-
венской семейности (читай: семейственности) 
опирается на ценность коллективного труда, 
на опыт старших членов большой семьи; ей 
свойственны риторичность, определенный мо-
ральный ригоризм и метафоричность. Куль-
тура деревенской семьи – это всегда культура 
земли, культура «мы». И в этом «мы» важны 
смыслы повторения, возврата к почве; откуда 
также проистекают особенности положения 
в такой семье детей, женщин, юношей [6]. 
Правовой статус деревенской семьи втори-
чен по отношению к обычаю (на Руси это был 
знаменитый «Домострой» [3]).

В свою очередь городская семья, кото-
рая на сегодняшний день образует массовую 
структурно-функциональную, символиче-
скую, экономическую и правовую «единицу 
измерения» всей современной цивилизации, 
есть способ прогрессивного покорения жиз-
ненного пространства и времени. Это имен-
но в городской семье культура совместного 
быта родителей и детей (или иных, но непре-
менно близких родственников) стала рассма-
триваться в логике продвижения «вперед», 
качественного изменения, улучшения, рывка, 
цели, которая всегда в будущем. Именно для 
урбанизированной социокультурной среды 
стала актуальной метафора семьи как «кре-
пости» (семья сельская крепка почвой), а се-
мейный нарратив получил свободные и более 
индивидуализированные формы выражения. 
Культура городской семейности опирается 
на ценности индивидуального воспитания 
и образования (ребенка необходимо формиро-
вать, активно творчески определять, а не про-
сто прививать ему любовь к труду и трепетное 
уважение к опыту старших); труд также зна-
чим, но он не рассматривается уже как само-
ценность и самоцель.

В городской семье смена поколений, что 
очень важно, ценностно оправдана. Особен-
но этот мотив был характерен для советско-
го общества: дети должны жить лучше, чем 
родители. Впрочем, не только для советско-
го, если вспомним опыт Франции 1960‑х 
годов. Именно городская семейность, как 

опыт общительного (общественного) един-
ства родителей и детей, стала опытом про-
блематизации возраста (во всяком случае, 
в западном мире) и в этом качестве также 
составила предмет внимания философов 
нашего времени [5]. Впервые в культуре го-
родской семьи стали востребованы смыслы 
потребления (и  соответственно, улучше-
ния быта, инфраструктуры проживания 
и т. п.), социальной поддержки и помощи, 
гражданско-правового статуса взрослеющего 
члена семьи, наконец, смыслы изменения как 
такового, эволюционирования семьи. Имен-
но в культуре городской семьи появляются 
истории как рассказы (легенды) о том, «как 
было раньше» и о том, «как стало теперь».

Внутри городской семьи существенно 
изменились культурные смыслы времени 
(для городского семьянина чрезвычайно 
важны различные «расписания», «часы», пе-
риоды работы и отдыха и т. п.); отношение 
к нему стало носить явно выраженный кон-
структивный векторный характер. Семей-
ность как совместный опыт жизнестрои-
тельства и как вариация совместной судьбы 
формируется в качестве биографии или же 
автобиографии. Культура городской семьи 
в большей степени подвержена дисципли-
нарным практикам государства и различных 
публичных институтов. Формально зафик-
сированная норма и правило в ней играют 
бóльшую роль, чем ссылка на предшествую-
щий опыт или ценность фундамента.

Говоря о современном обществе, конечно, 
следует понимать, что ни сельская, ни город-
ская семья не существует абсолютно изоли-
ровано друг от друга. Более того, городской 
тип семьи сегодня вовсе не обязательно мо-
жет территориально находиться в городской 
черте. Благодаря развитию информационных 
технологий сам дух урбанизма и все формы 
его проявления охватывают ныне практиче-
ски все основные лакуны социального опыта. 
В антропологическом ландшафте новейше-
го времени доминирует профиль большого 
города. Современник и его семья, конечно, 
преимущественно горожане. Но главное отли-



57

⇒  Теория  и  история культуры

чие городской семейности от патриархальной 
(аграрно обусловленной) заключается в ранге 
и содержании ценностей и смыслов.

Семейность патриархальная – это статич-
ная культура начала, истока, генезиса, охра-
нения. Семейность городская – это динамич-
ная культура вызова, победы, цели. Поэтому 
городской семье свойственен определенный 
нигилизм в отношении любого социально-
культурного устоя. Причем, нигилизм от-
нюдь не деструктивный, а скорее, наоборот, 
новаторский нигилизм борца, строителя, 
первопроходца. Архетипы и хронотопы па-
триархальной семьи горизонтальны, город-
ской – вертикальны. Внутри городской семьи 
разрывы и разломы оцениваются в ином свете, 
нежели в патриархальной деревенской семье. 
Городская семья склонна к ценностному ней-
тралитету и идеализации успеха. Деревенская 
семья крепка местом; городская – дорогой.

Культура семейности в постсоветском 
обществе: противоречия индивидуального 
выбора. Все эти особенности и противоре-
чия городской культуры нашли свое выра-
жение в жизни советской семьи. Ее главная 
особенность, моральная основа и пропаганди-
руемая функция – производство «советского 
человека». Достижение такого универсализ-
ма было возможно только за счет нивелиро-
вания конкретных ролей семьи в процессе 
воспитания и образования каждого нового 
поколения. Удивительный факт: в советской 
семье именно приходящее на смену родите-
лям следующее поколение, дети, затем внуки, 
всегда обладали большей ценностью в глазах 
общества. Для советского времени была очень 
характерна семейная метафорика: «общество 
как семья», «фабрика как семья», «школа как 
семья», «единый советский народ как большая 
семья» и т. п., что само по себе говорит об из-
менении культурного, социального статуса 
самой семьи (по отношению к обществу тра-
диционному, «домостроительному»). Семья 
все более доминировала в своеобразной обе-
зличенной форме. В «домодерновом» обществе 
культура семейности все‑таки подчинялась 
более масштабным фронтальным структурам 

«отцовства – материнства». Эти древнейшие 
метафоры отражали и соответствующее ви-
дение предназначения семьи. У «советского 
человека», конечно же, тоже были отец и мать, 
но чего было больше в его официальной уста-
новке – апелляции к собственной семье или 
к обществу в целом как семье – вопрос далеко 
не простой. С крушением советской государ-
ственности семья лишилась своего наставни-
ка, нравственного координатора и главного 
«заказчика».

Глубокий социокультурный кризис, 
в  омут которого было ввергнуто россий-
ское общество на излете минувшего столе-
тия, в первую очередь, и был кризисом се-
мьи, оказавшейся в ситуации масштабного 
социального, нравственного, ценностного, 
экономического сиротства. В качестве про-
стой производственной «единицы» (ячейки) 
общества ей оказалось очень тяжело не толь-
ко нести бремя первичной педагогической 
огранки детей, но  и  сохранять уже нако-
пленный опыт семейной жизни, ценность 
семейных историй, существующих наряду 
с историями «большими» (страны, народа 
и пр.). Более того, одним из вариантов вы-
хода из сложившегося кризиса и смысловой 
дезориентированности на уровне простой се-
мьи стал рассматриваться отказ от какой бы 
то ни было всеобще значимой (значимой для 
общества в целом, для государства, даже для 
своего родного края, региона, города и т. д.) 
стратегии воспитания, образования. Главная 
цель семейного «взросления» индивида стала 
рассматриваться откровенно в оппозицион-
ном к обществу и государству ракурсе. Судь-
боносный маятник исторического хрономе-
тра качнулся в сторону иной крайности: если 
сама семья есть источник и цель собственной 
ценности («субъектности», как сказали бы 
философы), то определение задач развития 
и укрепления семьи также должно всецело 
носить свободный и автономный характер.

Эта крайность легла в  основу множе-
ства социальных конфликтов рубежа веков: 
конфликта между семьей и школой, между 
гражданской идентичностью, гражданскими 



58

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 6 (116) ноябрь – декабрь ⇒

(конституционными) долженствованиями 
индивида (например, юноши, который обя-
зан нести воинскую службу) и заложенными 
внутри семьи ценностями и смыслами инди-
видуального жизненного пути. Список мож-
но продолжить. И главное в нем – отсутствие 
общности интересов, понимания роли семьи 
именно в укреплении общественных институ-
тов, наконец, обесценивание самой культуры 
семейности, семейственности (фамильности) 
и самого человека в той мере, в какой он сам 
себя определяет не только как «бывшего» ре-
бенка, но и будущего/настоящего родителя. 
Во всяком случае, задумывающегося о таком, 
казалось бы, вполне привычном способе соб-
ственного социально-культурного взросле-
ния, требующим определенной внутренней 
психоэмоциональной и статусно-ролевой пе-
ренастройки личной жизненной программы, 
нарратива, проекта.

Социальные конфликты семьи и публич-
ной сферы в 90‑е годы дополнялись различны-
ми иллюзиями и своеобразными «мифами». 
Если вынести за скобки вопрос о причинах их 
широкого распространения, связанных с про-
западной пропагандой, то их общий интеграл 
можно охарактеризовать следующим образом: 
культура семейности стала приравниваться 
к практике ограждения семьи (как родителей, 
так и детей) от каких бы то ни было прошлых 
или будущих моральных требований и мак-
сим. По форме воспитание стало еще больше 
акцентироваться на внутрисемейном фронте. 
Но по содержанию творческий (жизнеутверж-
дающий) потенциал подобной внутрисемей-
ности оказался очень скудным.

Семейная история и проблема ценност-
ного выбора: авторство как проблема. Ме-
сто бывших некогда в советское время нрав-
ственных градаций и иерархий стало быстро 
заполняться такими абсолютизируемыми 
идеями как «мой ребенок», «мой дом» и т. п. 
Очень показательным симптомом такого иде-
ализирующего (по сути, ложного) восприя-
тия семьи как моей собственности является 
тиражирование многообразных «семейных 
историй» в современной массовой культуре. 

Не последнюю роль в этом процессе играют 
СМИ (для которых семейная история – лишь 
один из немногих «ликвидных» товаров, будо-
ражащих с экрана чувствительность зрителя, 
его неустойчивую психоэмоциональную кон-
ституцию), «желтая» пресса, «женские рома-
ны», Интернет и социальные сети, просто сим-
волика и кодировка потребительского культа 
и гедонистического жизненного императива.

На  первый взгляд, массовый интерес 
к семейным историям (например, историям 
«звездных» семей представителей шоу-биз-
неса, известных политиков, олигархов и т. д., 
а также различных телепроектов по онлайн-
созданию семейных пар, от момента первого 
свидания до расставания уже состоявшейся 
супружеской пары) говорит о росте ценности 
семьи в обществе. Слезы умиления, радости 
или горечи на экране стали для нас практиче-
ски нормой. Зритель (он же активный потре-
битель, покупатель соответствующей медий-
ной продукции) заинтересованно принимает 
участие в судьбе очередной жертвы семейного 
насилия, мужской/женской «неверности», ко-
рысти, подростковой жестокости, алчности, 
детского/родительского предательства и иных 
наиболее востребованных сценариев пост-
советского семейного нарратива. Его герои 
вовсе не обязательно гламурные «дивы» или 
пижоны. Нередко мы смущенно наблюдаем 
за картиной жизни российской семьи, что 
называется, в отдаленной «глубинке», когда 
боль личная, интимная, прочно связывается 
с болью и несправедливостью социальной, 
«народной».

Однако если задуматься: что скрывается 
за всем этим обилием так искренне и вместе 
с тем цинично преподносимых «историй»? 
Желание  ли отстоять определенные нрав-
ственные смыслы или идеи? Тем более что 
практически в каждой рассказываемой исто-
рии всегда есть своя «изюминка», некий пи-
кантный поворот фабулы, неожиданный пода-
рок судьбы, одним словом, свое непременное 
отклонение от нормальной семейной жизни. 
Для массовой культуры и господствующей 
в ней логики товарно-денежных отношений 



59

⇒  Теория  и  история культуры

нормальная семья на самом деле неинтересна. 
Но дело не только в поиске наиболее прода-
ваемого броского товара. «Создавая огром-
ное поле потребления “семейных продуктов”, 
массовая культура виртуозно и разнообразно 
играет с реальностью и в реальность. Претен-
дуя на роль социального психотерапевта, она 
“лечит больное тоталитарным прошлым об-
щество” и помогает ему осуществить переход: 
весь вопрос – куда? Реализуя глубинные стра-
тегии консьюмеристского общества, массовая 
культура становится эффективным способом 
зарабатывания огромных денег, прежде всего – 
путем формирования очень емкого рынка об-
разов, моделей поведения и стратегий жизнен-
ного успеха» [8, с. 153]. Для урбанизированной 
жизненной среды отмеченная автором «игра 
в реальность» весьма характерна: современ-
ный город – это царство непрекращающегося 
«праздника жизни» (в том и суть его скрытых 
рыночных механизмов), пребывание в кото-
ром питает индивида иллюзиями и аллюзиями 
бытийного насыщения (а по факту – насыще-
ния подобиями, намеками, бликами, фанти-
ками, множеством ситуаций «как бы»). Со-
временный город с его многообразием услуг, 
комфортной средой и иными плюсами, питает 
потребительское восприятие также и воспи-
тания детей. Неопытные молодые родители 
все время стремятся отдать своего малыша 
в какой‑нибудь очередной «кружок» для раз-
вития у него того или иного умения, навыка. 
Все это происходит как бы и на уровне знаков.

Есть и еще один, даже более важный, 
аспект. В массово тиражируемых семейных 
историях явно преобладает мотив саморазо-
блачения, такая своеобразная экранная вер-
сия искренности и исповеди. Данный мотив 
и есть то, что успешно «покупает» зрителя/
читателя. Возникает эффект авторского про-
екта истории семьи (или истории моего оди-
ночества как вариации темы семьи). То есть 
история семьи, изложенная определенным 
образом, со  своими акцентами, пробела-
ми и смысловыми концентратами обретает 
черты внутренне нравственно оправданно-
го произведения. Подобно любому художе-

ственному произведению (именно подобно!) 
семейная история сама определяет критерии 
моральной оценки, «правды» и «лжи», успеха 
и неудачи и т. д. Происходит делегирование 
полномочий нравственного кодекса и самосо-
знания простому автору семейной истории, 
рассказчику собственной судьбы или истории 
жизни близких людей. Ни государство, ни ка-
кой‑то социальный институт (церковь, школа, 
армия, этническое сообщество, иная культур-
ная страта), ни даже другая семья (напомним, 
что в патриархальном традиционном обще-
стве она обладала таким правом – особен-
ность деревенского образа жизни) не могут 
отныне интерпретировать или как‑то менять 
внутренние мотивы, ценности и символы се-
мейной жизни. Иными словами, культурная, 
этическая, педагогическая легитимация той 
или иной конкретной практики семейного 
жизнестроительства опирается исключи-
тельно на смысловые ресурсы, заключенные 
в  рассказанной/показанной хронике семьи 
(или даже отдельного человека). Напомним, 
что ложный характер публичной исповеди 
как раз в русле осмысления кризиса тради-
ционной семейной культуры был раскрыт 
в творчестве Ф. М. Достоевского (особенно 
в романах «Бесы», «Подросток» и «Братья Ка-
рамазовы»). Далеко не всякая искренность 
обладает нравственным значением. Искрен-
ность и истинность не всегда тождественны.

Семейная история как история, конечно, 
может рассматриваться в качестве современ-
ной вариации преодоления нравственного 
отчуждения индивида в семье (о котором пи-
сал еще Гегель [2, с. 245] и позже Энгельс [9], 
отмечая негативные стороны семьи как ячейки 
общества). Однако идеализация рассказанного 
всякий раз становится неизбежностью уже 
хотя бы потому, что для массового восприятия 
искренность и саморазоблачение однознач-
но маркируют подлинность, а подлинность 
в сознании россиянина всегда соседствует 
с критериями нравственного, должного, ис-
тинного (это соседство заложено очень глу-
боко в структурах коллективной психологии 
русской культуры).



60

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 6 (116) ноябрь – декабрь ⇒

И, далее, такая идеализация на самом деле 
оказывается контрпродуктивной по отноше-
нию к самой же семье как опыту социально-
культурного становления «я». Для простого 
человека, который всегда изначально есть ре-
бенок, семья – это первый и самый важный 
опыт жизни в обществе. Вектор такой жизни, 
как бы он ни оправдывался внутрисемейными 
коллизиями, ошибками или неожиданными 
«подарками судьбы», не может конфликто-
вать с обществом. Особенно в ситуации, когда 
на государственном уровне провозглашается 
масштабная задача восстановления нравствен-
ной основы жизни этого самого общества.

Семейная история как источник про-
тиворечия личности и общества. Можно ли 
в таком дистанцировании семейной истории 
и ее внутреннего ценностного профиля от об-
щественных норм обвинять автора истории? 
Если, конечно, речь не идет об откровенно 
коммерческом проекте очередного онлайн-ок-
на в чужую семью. Думаем, вряд ли. В нашей 
стране в сложное постсоветское время рубежа 
веков подобный семейный нарратив неред-
ко оставался едва ли не единственным нрав-
ственным заветом, равнозначным как для ро-
дителей, так и для детей. В нормальной семье 
уважение, поддержка, помощь старикам или 
детям и взаимное понимание между членами 
семьи всегда были нормой. Не всегда получа-
лось следовать этой норме, но в качестве ра-
ботающего механизма выстраивания личност-
ной стратегии и мотивации жизни человека 
она сохраняла свою функциональность даже 
в условиях тотального нигилизма по отноше-
нию к самому государству и этическому риго-
ризму прошлого. Другое дело, что в следова-
нии такой норме нравственное самосознание 
оборачивалось собственной противоположно-
стью: целью уважения и почитания станови-
лись – вполне ожидаемо и естественно – всегда 
конкретные люди. По формуле «мой ребенок 
всегда прав» просто потому, что он мой.

Идеализация семейной истории приводит 
к ее переводу исключительно в плоскость на-
стоящего времени. Автор истории, ссылаясь 
на прошлое, ценностно окрашивает лишь его 

результат, то, что есть сейчас, то, что он сам 
есть в существующих обстоятельствах. Семья 
как ценность стала изыматься из культурно-
исторического контекста. Понимание свободы 
семейной жизни, ее независимости от офи-
циального государственного курса привело, 
фактически, к идеологизации внутрисемейного 
бытия и быта и критическому восприятию 
общественных структур, институтов и пу-
блично декларируемых норм. И это странный 
парадокс эволюции российской семьи в слож-
ный период социально-культурной катастро-
фы конца ХХ века. Рост авторитета семьи, 
культ семьестроительства и  обновленного 
домостроительства не способствовал выхо-
ду из кризиса самой культуры семейности, 
связанного с утратой ценностного отноше-
ния молодого поколения к семейному опыту 
и нарративам прошлого. В какой степени такая 
неоднозначная ситуация являлась следстви-
ем ошибок и противоречий еще советского 
времени и в какой – реакцией на вызовы дня 
(прежде всего, конечно, экономические труд-
ности), это уже отдельный вопрос.

Индивидуализм в сочетании с фантома-
ми свободы (а по факту – вседозволенности) 
привели просто к тому, что многие, традици-
онно отмечаемые функции семьи как инсти-
тута, оказались заблокированы самой же семь-
ей. Культивирование воспитания детей или 
строительства семейного «очага» (семейного 
счастья) не могли обеспечить общество надеж-
ным способом сохранения преемственности 
духовной составляющей социальной реально-
сти. А без этой составляющей сама семья как 
союз мужчины и женщины (родительская се-
мья) вырождается в простое социальное (или 
даже экономическое) партнерство, скреплён-
ное юридическим договором, действенность 
которого гарантирована государством. А се-
мья – как отношения родителей и детей – во-
обще оказывается под сомнением. Неудиви-
тельно, что взрослеющие дети все чаще виде-
ли собственное будущее в других культурных 
системах (в которых семья в исходном смысле 
слова отнюдь не на первом месте), а семейный 
очаг не выдерживал испытания внешними 



61

⇒  Теория  и  история культуры

потрясениями, экономическими кризисами 
и правовой неурегулированностью внутри-
семейных отношений.

Между культурой семейности и культу-
рой близкого, дружеского, общения, интимно-
го контакта и единения также возникла расту-
щая пропасть. Как оказалось, далеко не всег-
да реальный член семьи является близким 
другом, поистине родственником. Ценности 
личного самосовершенствования, карьерного 
роста, материального обогащения или твор-
ческой самореализации практически всегда 
шли (в сфере своей практической реализации) 
вразрез с ценностью (культом) семейного до-
мостроительства и сбережения (упрочнения) 
семейного «круга». А такие «модные» на рубе-
же веков прозападные идеологии, как феми-
низм или трансгендерная теория лишь спо-
собствовали росту нигилистического воспри-
ятия семейной культуры в ее традиционном 
формате. «Прогрессивным» вариантом совре-
менной семьи стало рассматриваться партнер-
ство. А что такое партнерство по сути сво-
ей? Не более чем простое сожительство [4]. 
Оно никак не закреплено институционально. 
И никак не вписывается в базовые ценности 
самой культуры как системы воспроизводства 
личности и общества. Но на уровне семейной 
истории (а СМИ и социальные сети сегодня 
предлагают немало и таких нестандартных 
сессий псевдоподлинного «исповедального» 
нравственного самосовершенствования инди-
видов, польстившихся на призраки «свобод-
ного» счастья) даже сожительство способно 
получить интерпретацию самого выстрадан-
ного произведения и опыта высокого нрав-
ственного переживания.

Опасность для современного российского 
общества таится в том, что сожительствую-
щие партнеры не просто свободны в правовом 
смысле слова. В конце концов, такая регуляция 
была бы лишь вопросом времени, если бы она 
решала все проблемы и противоречия. Дело 
в другом. Свобода ценностная, изоляция лю-
бой подобной семейной истории как основы 
мотивации поведения и отношения к обще-
ству и просто к другим людям/семьям при-

водит к тому, что сама семья превращается 
в некую условность (семья создается по ну-
жде, диктуемой извне, а отнюдь не по причине 
личной убежденности в ее ценности и необ-
ходимости). Особенно страдают дети. Как из-
вестно, их появление на свет далеко не всегда 
является результатом сознательного планиро-
вания (рождение детей стало рассматриваться 
как план/проект именно в урбанизированной 
жизненной ситуации семьи модерна и пост-
модерна). Для любого ребенка семья (даже 
если это одинокая мать или одинокий отец, 
по ряду причин), однако, уже не является ус-
ловностью. И совершенно независимо от того, 
были ли родители в отношениях юридического 
или личностного партнерства или же союза, 
основанного на сильном чувстве любви, же-
лании совместного жизнетворчества и т. д., 
для ребенка семья остается семьей.

Взрослый индивид, в которого превра-
щается неизбежно любой ребенок, в той мере, 
в какой он сам себя соотносит с семейным 
опытом как практикой реализации ценностно 
окрашенного жизненного проекта, не может 
быть исключен из поля публичного взаимо-
действия. В этом поле, в свою очередь, до-
минируют уже отнюдь не ценности – рамки 
институциональных систем, право и другие 
формы, за которыми всегда стоят интересы 
большинства. Это одна из глубинных причин 
противоречий семейного судьбостроитель-
ства. Если его рассматривать как процесс су-
веренного самоутверждения и саморазвития, 
то любая семья как единство родителей и де-
тей обречена на «распад». Тот же Гегель писал 
о неизбежности распада семьи, но имея в виду 
не распад конкретной родительски-детской 
семьи как единицы гражданского общества, 
а выход за рамки родительского круга чело-
века, его «мужание» и укрепление личного 
самосознания [1, с. 209–210].

Смысл семейного «проекта» будет всег-
да за пределами семьи как сугубо родитель-
ского проекта. Взрослеющий ребенок в таком 
проекте – всегда цель, словно отодвигаемая 
вдаль. Если же сами родители остаются веду-
щей ценностью в опыте личного саморазвития 



62

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 6 (116) ноябрь – декабрь ⇒

индивида, то тогда подключается авторитет 
и сила традиции (здесь в качестве актуального 
примера можно привести народы Северно-
го Кавказа, Средней Азии и других, ближних 
к России, регионов). В обоих данных случаях 
семейная культура, как очевидно, остается 
где‑то в срединном промежутке. Кризисные же 
явления в жизни российской семьи конца про-
шлого века как раз и были обусловлены, с од-
ной стороны, обесцениванием родительского 
смысла семьи (как опыта социально значимо-
го, общественно звучащего и опирающегося 
на мировоззренческие стандарты прошлого), 
а с другой – неясными перспективами буду-
щего. Воспитание и материальная поддержка 
детей, конечно же, никуда не исчезла. Нао-
борот, в качестве приоритета даже возросла. 
Но проблема заключается в том, что подобное 
воспитание оказалось вынужденно, объектив-
но, ценностно совершенно нейтральным и по-
тому – очень шатким в качестве эффективной 
стратегии укрепления культуры семейности 
в новых реалиях.

Культура семейности не может опирать-
ся только на семейные истории как формы 
нравственного взросления индивида. В услови-
ях массовой культуры замыкание семейности 
только на собственные сценарно-событийные 
структуры и  знаки чревато разрушением 
устойчивой связи семьи и общества, а зна-
чит – и обесцениванием семьи. Проще говоря, 
ценность семьи не производна от того, что 
выстрадано (если оно вообще выстрадано, 
а не просто выставлено на всеобщее обозре-
ние и судилище) в истории конкретной се-
мьи как союза родителей, детей нескольких 
поколений.

Ценность семьи не тождественна цен-
ности моей судьбы/судьбы моей семьи. Бытие 
семьи – это вообще не вопрос судьбы. Безус-
ловно, в жизни каждого человека и в истории 
любой семьи всегда проявлялись определен-
ные знаки судьбы. Проблема начинается тогда, 
когда эти знаки абсолютизируются и полага-
ются в основание ценностно-смысловой ие-
рархии, самосознания, оправдания. Известные 
в истории цивилизации ценности человече-

ской культуры (ценности, прежде всего, самой 
жизни, и семья имеет к ним самое прямое от-
ношение) могут и были аргументом в том или 
ином оправдательном повествовании. Но само 
такое повествование не обладает ресурсами 
для формирования каких‑то новых ценностей. 
Ценно само по себе повествование (рассказ) как 
феномен современной семейной жизни. Но оно 
как форма не может подменять собой содер-
жание нравственной культуры общества, 
носителем и ретранслятором которой и вы-
ступает именно семья.

Сегодня культура семейности подверже-
на прямому и очень сильному влиянию двух 
противоречащих тенденций.

С одной стороны, явно сформировал-
ся публичный заказ на  ее традиционную 
ценностно-смысловую составляющую. 
Об этом говорится официально. Ибо только 
крепкая полновесная семья, заинтересован-
ная в укреплении собственного положения 
в обществе, в обеспечении почвы устойчи-
вого развития детей (внуков), может сама 
выступать основным надежным адресатом 
государственной политики и стратегии, на-
правленной на укрепление цивилизационного 
суверенитета, невозможного без самостоя-
тельности в выборе ключевых ориентиров 
самосознания общества.

С другой же стороны, объективное и не-
избежное в условиях постиндустриального 
развития и укрепляющегося господства сете-
вой коммуникации влияние прозападного не-
олиберального идеала и стандартов массовой 
культуры как способа эксплуатации челове-
ческой чувствительности и смысловой сферы 
накладывает прямой отпечаток на культуру 
семьи и семейности в наши дни. Попытки го-
сударства и общества в лице институтов и от-
дельных сообществ укрепить авторитет семьи 
как доступного каждому способа достижения 
«простого человеческого счастья» нередко 
опираются именно на массовые жизненные 
стандарты, в которых доминируют мотивы 
и императивы потребления, материального 
благополучия, необходимости получения тех 
или иных удовольствий как практики замеще-



63

⇒  Теория  и  история культуры

ния смысложизненного поиска. Кроме того, 
процесс семейного воспитания, образования 
вынужден адаптироваться к реалиям «сете-
вого» мира, частью которого себя считают 
современные дети и подростки.

Вопрос не  исчерпывается только тем, 
способна ли семья оградить ребенка от не-
гативной в психологическом или моральном 
отношении информации, обильно присут-
ствующей в так называемом модном ныне 
smart-пространстве, в  которое погружен 
пользователь современной «экономики сер-
виса». Попытка синтезировать традицию 
и инновацию в процессе ренессанса семейных 
ценностей на технологической и коммуника-
тивной платформе в современных условиях 
приводит к тому, что адресация и авторство 
семейной истории переносится в мир иной, 
существующий словно «за кадром», в ситуа-
ции «между». Предположим, что во избежа-
ние такого негативного сценария необходимо 
соблюдать определенный баланс между цен-
ностным измерением культуры семейности 

(прежде всего, как культуры общения и об-
мена между представителями разных поко-
лений, разных возрастов и разного уровня 
нравственной зрелости) и ее же внешним – 
интересами социума и культуры. Акценти-
ровка последней – обязательный компонент 
государственной политики.

В качестве вывода можно заключить, что 
позитивная «культура семейности», способная 
содействовать росту населения России и раз-
витию индивидуального человека, должна 
в современных условиях уйти от доминирую-
щего в массовой культуре индивидуального 
семейного нарратива, построенного на ин-
тересе к приключениям и на самолюбовании 
в узком кругу. Этот круг нередко сам чувствует 
себя временным, а его члены не обременяют 
себя ответственностью ни друг перед другом, 
ни перед прошлым, ни перед будущим. Важ-
нейшая задача государства – вернуть семью 
в ценностный круг единства семьи и общества, 
что достигается не только материальной под-
держкой, но и огромной работой с сознанием.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Гегель Г. В. Ф. Философия права. Москва: Мысль, 1990. 524 с.

2.	 Гегель Г. В. Ф. Феноменология Духа. Санкт-Петербург: Наука, 2002. 444 с.

3.	 Домострой. 3-е изд. Москва: Экономическая газета, 2008. 302 с.

4.	 Захаров С. В. Новейшие тенденции формирования семьи в России. Статья первая. Расширяющиеся 
границы брака // Демоскоп Weekly. № 237–238. 6–19 марта 2006. [Электронный ресурс]. URL: http://
www.demoscope.ru/weekly/2006/0237/tema01.php     

5.	 Лишаев С. А. Философия возраста (возраст и время). Санкт-Петербург: Алетейя, 2022. 512 с.

6.	 Нефедова Л. К. Понимание детства в концепции «Домостроя» // Реальность. Человек. Культура: 
антропологические проекты русской культуры: материалы Всероссийской научной конференции, 
Омск, 17 ноября 2017 года: Омский государственный педагогический университет. 2017. С. 158–163.

7.	 Путин В. В. Выступление на Пленарном заседании Всемирного русского народного собора. 28 ноя-
бря 2023 г. [Электронный ресурс]. URL:    http://www.kremlin.ru/events/president/news/72863          

8.	 Шабурова О. Караваны историй: Семейный нарратив в массовой культуре // Семейные узы: Мо-
дели для сборки: сборник статей. Кн. 1. Москва: Новое литературное обозрение, 2004. С. 134–155.

9.	 Энгельс Ф. Происхождение семьи, частной собственности и государства: В связи с исследованиями 
Льюиса Г. Моргана. Москва: Издательство политической литературы, 1982. 240 с. 

*

Поступила в редакцию 10.12.2023


