
6

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

ОНТОЛОГИЯ КУЛЬТУРЫ:  
«ТВОРЯЩЕЕ ВОСПРИЯТИЕ»  

И УСЛОВИЯ ЕГО РЕАЛИЗАЦИИ
УДК 304.2 
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-5115-6-16

Е . В .  З о л о т у х и н а - А б о л и н а
Южный федеральный университет, 
Ростов-на-Дону, Российская Федерация, 
e-mail: elena_zolotuhina@mail.ru 

Аннотация: Статья посвящена роли восприятия в создании «онтологических единиц культу-
ры» – артефактов, субъектов и событий. Опираясь на методологический подход В. Б. Мела-
са, согласно которому категориальная пара «восприятие – принятие» обеспечивает в культу-
ре конструирование «существующих», автор стремится хотя бы конспективно описать специ-
фику восприятия, которое рассматривается как механизм, выделяющий из фона мира локаль-
ные объекты и формирующий картину реальности. В статье отмечается, что несущие в себе 
глубокое различие конкретно-чувственные вещи и идеи-обобщения все же воспринимают-
ся людьми как в чем‑то рядоположенные и сопоставимые, в любом случае – взаимодействую-
щие и переходящие друг в друга. Символическое в полной мере воспринимается, а не просто 
понимается. Но восприятие, творя для сознания существующее в культуре, само подчиняет-
ся ряду культурных матриц: архетипам, категориям, установкам, габитусу, которые направ-
ляют восприятие, формируют направленность воспринимающего внимания. В статье выде-
ляются такие важные моменты для восприятия чего‑либо в качестве «существующего», как 
значимость воспринимаемого, его связь с практическими интересами людей, а также – неиз-
бежная косвенность культурного восприятия – необходимость доверия к опыту других лю-
дей и их картине мира. Автор подчеркивает, что вопрос о культурных механизмах «онтоло-
гического творчества» высоко злободневен, ибо феномен «восприятия – принятия» активно 
используется в СМИ.

Ключевые слова: онтология культуры, восприятие, принятие, реальность, абстракции, образы, язык, 
арефлексивные матрицы.

Для цитирования: Золотухина-Аболина Е. В. Онтология культуры: «творящее восприятие» и усло-
вия его реализации // Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 
2023. №5 (115). С. 6–16. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-5115-6-16

ONTOLOGY OF CULTURE: “CREATIVE PERCEPTION”  
AND CONDITIONS FOR ITS IMPLEMENTATION

ЗОЛОТУХИНА-АБОЛИНА ЕЛЕНА ВСЕВОЛОДОВНА – доктор философских наук, профессор, Южный 
федеральный университет

ZOLOTUKHINA-ABOLINA ELENA VSEVOLODOVNA – DSc in Philosophy, Professor, South Federal University
© Золотухина-Аболина Е. В., 2023



7

⇒  История философии и философская антропология

ЗОЛОТУХИНА-АБОЛИНА ЕЛЕНА ВСЕВОЛОДОВНА – доктор философских наук, профессор, Южный 
федеральный университет

ZOLOTUKHINA-ABOLINA ELENA VSEVOLODOVNA – DSc in Philosophy, Professor, South Federal University
© Золотухина-Аболина Е. В., 2023

В этой статье я продолжаю тему, уже на-
чатую в предыдущей статье [3], – тему «онто-
логии культуры», т. е. того, что, как и почему 
полагается существующим. На этом пути мы 
находим и противоречия, и парадоксы, и стран-
ности, которых не замечаем в повседневной 
жизни. В своем анализе я опираюсь на подход 
В. Б. Меласа, предлагающего понятийную пару 
«восприятие – принятие» в качестве инструмен-
та для анализа темы. Он пишет: «Восприятие 
и принятие образуют пару дополнительных фи-
лософских категорий, которые подразумевают 
друг друга. Нельзя принимать, не воспринимая 
и невозможно воспринять, не принимая» [9, 
с. 62]. Я воспользуюсь этим методологическим 
ходом; и если предыдущая статья концентри-
ровала внимание читателя на теме принятия, 
то эта посвящена восприятию.

В «Новой философской энциклопедии» 
восприятие определяется как «чувственное 
познание (субъективно представляющееся 
непосредственным) предметов (физических 

вещей, живых существ, людей) и объективных 
ситуаций (взаимоотношения предметов, дви-
жений, событий). Для восприятия характерно 
специфическое переживание прямого контак-
та с реальным миром (чувство реальности 
воспринимаемого) [6, с. 443]. Как не вспом-
нить бытующую в пересказах идею Дж. Берк-
ли – «существовать – значит быть восприни-
маемым»? Беркли занимали несколько иные 
проблемы, чем мы рассматриваем здесь, 
но так или иначе существование для человека 
внешних предметов всегда тесно связано с их 
восприятием – целостным впечатлением, ко-
торое формируется в нашем внутреннем мире 
благодаря сигналам органов чувств. В сущ-
ности, мы вправе говорить и о восприятии 
того, что дано нам в личном воспоминании 
или фантазии, но в данной статье мы не будем 
касаться блужданий сознания внутри круга 
различных идеальных образов. Это отдельная 
большая тема. Сосредоточимся на  вопро-
се о том, как система культуры определяет, 

E l e n a  V.  Z o l o t u k h i n a - A b o l i n a
South Federal University, 
Rostov-on-Don, Russian Federation, 
e-mail: elena_zolotuhina@mail.ru 

Abstract: The article is devoted to the role of perception in the creation of “ontological units of culture – ar-
tifacts, subjects and events. Relying on the methodological approach of V.B.Melas, according to which the 
categorical pair “perception – acceptance” provides the construction of “existing” in culture, the author seeks 
to at least concisely describe the specifics of perception, which is considered as a mechanism that distin-
guishes local objects from the background of the world and forms a picture of reality. The article notes that, 
bearing a deep difference in themselves, concretely sensual and things and ideas-generalizations are still per-
ceived by people as somewhat similar and comparable, in any case interacting and passing into each other. 
The symbolic is fully perceived, not just understood. But perception, creating for consciousness what exists 
in culture, itself obeys a number of cultural matrices: archetypes, categories, attitudes, habitus, which direct 
perception, form the direction of the perceiving attention. The article highlights such important points for 
the perception of something as “existing” as the significance of the perceived, its connection with the prac-
tical interests of people, as well as the inevitable indirection of cultural perception - the need to trust the ex-
perience of other people and their picture of the world. The author emphasizes that the question of the cul-
tural mechanisms of “ontological creativity” is highly topical, because the phenomenon of “perception – ac-
ceptance” is actively used in the media.

Keywords: ontology of culture, perception, acceptance, reality, abstractions, images, language, areflexive matrices.

For citation: Zolotukhina-Abolina E. V. Ontology of culture: “creative perception” and conditions for its 
implementation. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 5 
(115), pp. 6–16. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-5115-6-16



8

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

что для нас существует, а что не существует 
во внешнем мире, как естественно-природные 
явления и артефакты проходят через культур-
ный фильтр, который сепарирует их, либо 
включая в «систему вещей», либо отвергая. 
И если в прошлой статье мы говорили о не-
обходимости принятия в качестве реальных 
индивидов и артефактов, то здесь мы подни-
маемся к (более) исходной позиции. Чтобы 
нечто было принято, оно должно быть снача-
ла воспринято, а уж потом его существование 
может быть подтверждено либо отвергнуто, 
принято или перечеркнуто. Итак, наша задача 
хотя бы кратко указать на те культурные ус-
ловия и рамки, которые делают для нас вещи, 
субъектов и события существующими – дают 
им возможность быть замеченными (воспри-
нятыми) в качестве наличных. Лишь потом 
они могут быть поддержаны нашим приня-
тием и сохраняться – как наличные и «те же 
самые» – даже при своих трансформациях.

Вещи, бытие и абстракции
Вновь подчеркнем, что в нашем разгово-

ре мы обращаемся к повседневности, в рамках 
которой и существует сфера культуры со все-
ми своими этажами высокой духовности. 
То есть мы говорим об эмпирическом мире, 
об «области сущего», если выражаться язы-
ком М. Хайдеггера, а, значит – о существова-
нии, а не о бытии. Вполне можно согласиться 
с мнением А. С. Чупрова: «Бытие противосто-
ит не мышлению, а существованию, которое 
дано нам двояко: 1) в ощущениях внешнего 
человеку мира; 2) в переживаниях человеком 
самого себя. В понимании сущего любой фи-
лософ, к какому бы он направлению ни при-
надлежал, всегда отталкивается от личного 
опыта восприятия, переживания и осмыс-
ления мира» [13]. Бытие же – философская 
категория, о нем по сути нечего сказать, ибо 
оно – за пределами любых дифференциаций. 
Поэтому о нем невозможно отзываться как 
о вещи или субъекте: невозможно восприни-
мать в обычном смысле слова и утверждать 
«существование бытия». Существование от-
носится к отдельностям, единичностям, чув-

ственно данным моментам мира. Впрочем, 
стоит отметить, что нам не удастся полно-
стью избежать разговора о бытии. Являясь 
философской абстракцией, оно все же дано 
в могучих переживаниях, выходящих неред-
ко за рамки эмпирии, и тогда его реальность 
превосходит «существование сущих».

Акцентируя особенности живущего 
в культуре человека, мы тотчас же сталки-
ваемся с «существованием абстрактных ве-
щей», которые и есть, и нет, и чувственны, 
и нечувственны. Это общие понятия, внешне 
выраженные в словах языка и символах. И как 
не вспомнить здесь бесконечные средневе-
ковые споры номинализма и реализма! Мы 
очень мало знаем о способностях животных 
к абстрагированию, можно лишь сказать, что 
она несравненно ниже, чем у людей. Живот-
ным свойственно реагировать на мир непо-
средственно, конкретно-чувственно, согласно 
инстинкту и той или иной форме рефлекса. 
Поэтому для животных в абсолютном боль-
шинстве существует лишь единичное, «это», 
«здесь и  сейчас». У  людей  же, развивших 
в рамках культуры рефлексию и приобрет-
ших язык, возносящий нас над конкретной 
фактологией, существование представлено 
как в конкретных вещах и существах, так 
и в обобщениях, которые тоже есть, имеют 
место как некие ментальные единицы. Никто 
не видел «человека вообще», «страну вообще», 
«отношение вообще». Но все они существуют, 
и мы успешно оперируем этими понятиями 
каждый день. Культура, благодаря развитию 
ментального уровня, предоставила нам воз-
можность видеть в совершенно конкретных 
мужчинах и женщинах, стариках и детях «че-
ловека как такового», а, говоря о человеке, 
иметь в виду конкретную Машу или опреде-
ленного Васю. Мы привыкли и не обращаем 
на это внимания, просто прагматически поль-
зуемся общепринятыми словами и понятиями 
как орудиями. И мы их не просто понимаем 
(считываем смысл), а именно воспринима-
ем, создавая не всегда вполне осознаваемые, 
но цельные образы, и, к примеру, образ чело-
века как существующего не сливается у нас 



9

⇒  История философии и философская антропология

с образом животного, а только по-разному 
конкретизируется у разных людей. Об этом, 
кстати, недвусмысленно свидетельствует фе-
номен разного рода легко читаемых пикто-
грамм, визуальных образов-символов, суще-
ствующих с древности и до сегодняшнего дня. 
Об этом свидетельствует опыт художествен-
ной литературы, когда из слов (абстракций) 
вылепливается полноценное переживание 
жизни. Восприняв слово «человек» (и любое 
другое), мы автоматически приписываем его 
«означаемому» статус существования, пото-
му что если ничего нет, то и говорить об этом 
нечего. А дальше наше воображение дорисо-
вывает воспринимаемые детали. Так героев 
литературного произведения каждый чита-
тель воспринимает по-своему, а экранизации 
с их чувственной конкретикой даже отвер-
гаются. О вполне чувственном восприятии 
символического немало писал Э. Кассирер [5].

Таким образом, культура с ее сознанием 
и языком создает систему постоянного вза-
имодействия «чувственно существующих» 
и «абстрактно существующих» агентов, ко-
торые взаимодействуют, переплетаются и пе-
ретекают друг в друга. И своим восприятием 
мы полагаем существование и того, и друго-
го, и их переходов. К примеру, изучив чер-
тежи и описания, можно построить вполне 
конкретно-чувственный дом, а погуляв в лесу, 
полном запахов, ощущений и вкусов, напи-
сать о нем поэму – словами. И деревья, и цве-
ты, и кирпичи существуют как конкретные 
единичности, хотя, возможно, и обладающие 
типическими чертами, и они для нас реальны. 
Но и слова, и пиктограммы, и другие симво-
лы обобщающего характера тоже существу-
ют, тоже реальны, и тоже воспринимаются, 
с одной стороны, направляя нас к своему аб-
страктному, идеальному, хотя и образному, 
а с другой – неся на себе неизбежные черты 
чувственности: «На «духе» с самого начала ле-
жит проклятие – быть «отягощенным» мате-
рией» [8, с. 20]. Воспринимая слова в полноте 
их внешней формы и содержания, несущего 
общее и отсылающего к конкретному, мы 
вписываем их в богатство мирового суще-

ствования. И если вспомнить «слова и вещи» 
М. Фуко, то хочется сказать, что в плане суще-
ствования они – слова и вещи – в определен-
ном отношении рядоположены, хотя не тож-
дественны и не слиты. Культура обогащает 
мир чувственных предметов сферой понятий 
и слов, дополняющих мозаику реальности.

В  сознании людей, агентов культуры, 
слово, выступая не только существующим, 
но  и  влиятельным, само может полагать 
существование. Конечно, это слово Бога. 
«1. В начале было Слово, и Слово было у Бога, 
и Слово было Бог. 2. Оно было в начале у Бога. 
3. Все чрез Него на́чало быть, и без Него ни-
что не нач́ало быть, что нач́ало быть. 4. В Нем 
была жизнь, и жизнь была свет человеков» [1, 
с. 100]. То есть, Слово – само творец любого 
существования, его исток. Как ни относиться 
к христианской вере, это указывает на чрез-
вычайно высокий экзистенциальный статус 
слова, которое может быть синонимом Созда-
теля. Восприятие и слово здесь меняются ме-
стами, и именно Слово дает нам возможность 
и существовать, и воспринимать.

Существующее как результат восприятия, 
формируемого культурой

Для человека всегда существует, прежде 
всего, то, на что направлено его активное вос-
приятие. Таким восприятием, а именно – вни-
манием, конечно, обладают и животные: кош-
ка сосредоточенно караулит мышь, собака 
неотступно идет вслед за запахом, птицы вы-
бирают дорогу, сконцентрировавшись на не-
ких вообще не известных человеку факторах. 
Но в том то, как мы знаем, и состоит особен-
ность людей; сфера их возможного внимания 
потенциально безгранично расширяется, на-
правляя человеческий взгляд на те области 
(в частности, прошлое и будущее), которые 
для животных не существуют. Наше воспри-
ятие вырывается за рамки инстинктивного 
и природного. Человек, живущий в конкрет-
ной культуре, творит свой жизненный мир 
направленным восприятием, принимающим 
форму внимания, заостренным, целеустрем-
ленным, выделяющим «фигуру на  фоне» 



10

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

окружающей чувственной реальности. Что 
активно восприняли, то и создали как налич-
ное, а уж потом признали, утвердили и вновь 
воспроизвели в  качестве существующе-
го – как объективного, так и субъективного. 
То есть (и здесь стоит вспомнить о конструк-
тивизме ХХ века) человек является творцом 
своей реальности и постоянно создает и пе-
ресоздает ее, и здесь, как мы уже отметили, 
отнюдь не  последним фактором является 
слово, а также – все знаково-символические 
системы, удваивающие область онтологиче-
ски наличного.

Ряд лет назад я  уже занималась про-
блемой внимания, правда, не расширяя его 
тогда до целостного восприятия, а, скорее, 
рассматривая его как узко направленный луч. 
Но любое внимание – это всегда одновре-
менно целостное, чувственное восприятие, 
концентрированное, вырывающее предмет 
интереса из окружающего фона, созидаю-
щее его и в общем, и в деталях. Восприятие-
внимание активно онтологизирует свой 
предмет, утверждает его бытие, как бы ле-
пит, конструирует реальность, награждая 
ее все более частными подробностями и резко 
отделяя от «задника», из которого выступает 
воспринимаемое. Созданные восприятием 
объекты внимания фиксируются как жизнен-
ные и культурные факты: это – есть! Ранее 
я выделяла такие пространственные харак-
теристики, созидаемые вниманием [4], как 
«локальное – универсальное», «центр – пери-
ферия», «сакральное – профанное», «внеш-
нее – внутреннее». И если некое ощущение 
«центральности» и «периферийности» есть 
и у животных, то три другие «онтологические 
характеристики» возможны только в услови-
ях культуры и наличия сознания. Так, у жи-
вотных внешнее и внутреннее столь тесно 
слиты, что представляют единый синкрети-
ческий комплекс. Интересно, что в ХХ веке 
не только мистики, но и философы активно 
призывали европейского человека вернуть-
ся к «изначальному», то есть к слитности, 
к «бытию-в-мире», где внешнее и внутреннее 
онтологически не различимы. Но, конечно, 

не вполне преуспели, потому что онтологи-
ческую границу, которая образовалась в ходе 
развития цивилизованности, невозможно со-
вершенно устранить. Наверное, к счастью. 
Для нас есть в качестве наличествующего, бы-
тийно данного наш внутренний мир, полный 
впечатлений и переживаний, и он не только 
очевиден и действителен, но и ценен. И, вза-
имодействуя с внешней эмпирией, он всегда 
отличается от нее.

Утверждение в культуре центра и пери-
ферии в качестве реальных, восприятие одних 
мест как «столиц», а других – как провинции 
и «захолустья», переживание неких «центров 
силы» (экономический, политической, куль-
турной) как значимых и практически влия-
тельных создает в обществе многоплановый 
и подвижный онтологический рисунок, прямо 
влияющий на жизнь. О центре и периферии 
пишут книги, их исследуют [2] как социокуль-
турную реалию. Объективные процессы со-
циальной динамики воспринимаются нами, 
а восприятие творит «особые миры» – притя-
гательные и отталкивающие, ассоциирующи-
еся с бурной жизнью или покоем.

Области сакрального, противостоящие 
повседневности, на протяжении тысячелетий 
человеческой истории рассматривались как 
не только онтологически реальные, но и как 
фундирующие весь эмпирический мир. Их 
чувственно-ментальный образ творился 
и восприятием мистиков, и переживаниями 
верующих, отправляющих обряды и ритуа-
лы, прикасавшихся к «онтологии небес» через 
вполне ощутимую и материально представ-
ленную традицию – молитву, крестный ход, 
через вино, хлеб, следование обычаю. При-
мечательно, что для людей иной культуры 
или для неверующих, чье восприятие не на-
правлено на сакральный смысл объективно 
существующих предметов, «онтология свя-
щенного» не существует или исчезает, ничего 
не значит. Для них остаются «просто вещи».

«Творящее восприятие» и «онтологизи-
рующее внимание» актуализируются в свя-
зи с потребностями и интересами человека. 
Как прирожденные конструктивисты мы со-



11

⇒  История философии и философская антропология

зидаем объекты своей интенциональности 
в качестве существующих. Довольно старым 
и  все  же показательным является пример 
того, что эскимос различает множество от-
тенков снега, и каждый вид снега имеет у него 
свое название, в то время как средний евро-
пеец видит только белизну и называет все 
одним словом «снег». Дело в том, что снег 
очень важен для жителей холодных краев, 
и его оттенки, консистенция, текстура при-
обретают облик «отдельного объекта внима-
ния», рождая вместо «одного снега» – «много 
снегов». Кстати, это касается любой профес-
сиональной деятельности: каждый професси-
онал, понимающий свою работу и те интере-
сы – собственные или клиента – которые он 
должен реализовать, знает термины и видит 
в качестве отдельных предметов и состояний 
множество деталей и обстоятельств, которые 
вообще не существуют для «человека с ули-
цы». Его «фактическая онтология» гораздо 
богаче. Так, восприятие, подхлестываемое же-
ланием и интересом, становится в культуре 
демиургом.

Арефлексивные культурные матрицы  
для «творящего восприятия»

Наше восприятие, отмечающее нечто как 
реально существующее, направляется многи-
ми культурными формами (во многих случаях 
неосознаваемыми), быть может, не столько 
бессознательными, сколько арефлексивными. 
Это нечто вроде матриц, по которым отли-
вается и восприятие, и принятие. Во-первых, 
это архетипы, описанные К.-Г.Юнгом и пред-
ставляющие собой, несомненно, не просто 
природные, но в огромной степени социо-
культурные установки. Если архетипические 
образы Отца и Матери в немалой степени 
имеют естественные корни, то представления 
о Персоне, Тени или Самости, конечно, выра-
жают результат социокультурного процесса, 
пусть даже, условно говоря, «закодированный 
в мозге» – ведь это мозг человека. То же отно-
сится к представлениям о Рае, Старом Мудре-
це, Трикстере. Полагание тех или иных явле-
ний как наличных и значимых направляется 

архетипами, и мы различаем в мире некие 
устойчивые паттерны, которые нам не «ка-
жутся», а вполне определенно бытийствуют. 
Так, все мифы мира говорят нам о наличии 
Рая, не только как переживаемого и вооб-
ражаемого, но также важного и ценного со-
стояния. И везде под влиянием архетипа Рай 
предстает не как жалкая иллюзия, а как пласт 
бытия, причем высшего. Резюмируя, можно 
сказать: внутри культуры «Рай есть» и как 
ценность, и как цель, и как высшее состояние. 
Мужское и женское начало в различных мо-
дификациях тоже всегда весьма внятно раз-
личаются, хотя они и скрыто содержат друг 
друга в качестве противоположностей. Пси-
хофизический и культурный пол, имея глу-
бокие корни, является для человека неустра-
нимым фактом, постоянно воспроизводится 
как существующий даже в гомосексуальных 
парах, гештальт «женского» и «мужского» со-
храняется при всех сознательных попытках 
его уничтожить: он постоянно творится.

Кроме архетипики культуры, мы можем 
говорить о фреймах (И. Гофман), габитусе 
(П. Бурдье), о тезаурусе, интроецированном 
понятийно-категориальном аппарате, о сово-
купности ценностных установок и представ-
лений о «возможном» и «невозможном». Все 
это – так называемые «когнитивные струк-
туры схематизации опыта», которые имеют 
свою выраженную онтологическую сторону. 
В нашем контексте – это фильтры восприятия, 
позволяющие одним вещам быть, а другим 
не быть для нашего сознания. Габитус, со-
вокупность социальных убеждений, устано-
вок и привычек определяет, что для челове-
ка существует, например, в большом городе. 
Один знает только пивные, кабаки и места 
«выяснения отношений», а музеи и театры 
для него и вовсе не существуют, а другой – 
ровным счетом наоборот. Для одних «онто-
логия города» – это конгломерат магазинов, 
где можно найти много товаров, а для дру-
гих- роскошь библиотек, где наличествуют 
как старые фолианты, так и новые компью-
терные хранилища знаний. Кстати сказать, 
поскольку ландшафты поселений меняются 



12

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

(возникают мегаполисы, исчезают сельские 
пейзажи), то любой человек может заметить, 
что круг его восприятия достаточно ограни-
чен и для него «существует» (актуально вос-
принимается как наличный) лишь небольшой 
ареал известных мест, где он бывает лично. 
Остальное – только значки на карте города. 
И это зависит, как мы уже заметили, от «га-
битуса» – рода занятий, особенностей инди-
видуальной истории, образованности, круга 
интересов и т. д.

Далее: понятийно-категориальная сетка, 
присущая конкретной культуре, полагает для 
нас ряд квалификационных характеристик 
мира в качестве воспринимаемых «сущно-
стей» (отдельных реалий). Так, для современ-
ных людей, озабоченных количеством и ско-
ростью, вполне объективными видятся часы 
и минуты, километры и килограммы, хотя это 
на самом деле – не более чем различные меры, 
то  есть конкретизированные отношения, 
успешно реифицированные в нашем воспри-
ятии. И всякий раз надо делать усилие, чтобы 
вспомнить, что это не вещи и не онтологи-
ческие факты, а только результат сравнения 
и оценки, функционирующий в данной куль-
туре: могут же быть не километры, а мили! 
Кроме того, в былые эпохи никто не воспри-
нимал в качестве реалии такой феномен как 
«две минуты опоздания» и не соотносился 
с подобными факторами, потому что люди 
назначали встречу, «когда солнце встанет», 
что является несколько неопределенным про-
цессом. Точно так же мы воспринимаем как 
существующие и испытываем по отношению 
к ним сильные эмоции такие явления, как то-
вар, капитал, финансы, хотя «воспринять» 
их в подлинном смысле нельзя и невозмож-
но утверждать, что они существуют подобно 
предметам и существам. Эта ситуация была 
описана К. Марксом в «Капитале» и интерес-
но проанализирована М. К. Мамардашвили 
в его работе «Превращенные формы. Необ-
ходимость иррациональных выражений» [7]. 
Хотя здесь примечательным и недостаточно 
раскрытым выступает вопрос о том, каков во-
обще способ существования отношений. От-

ношения, несомненно, нами воспринимаются 
переживаются, но способ их существования 
иной, чем бытийствование вещей и существ.

Культура регулирует наше восприятие 
и определяет спектр существующего, благода-
ря совокупности установок и убеждений. Если 
в социуме укоренились представления о том, 
что «нечто невозможно», то факты, соответ-
ствующие «возможному», будут достаточно 
долго просто не замечаться, не приниматься 
во внимание, отторгаться как не существу-
ющие. Они будут считаться ложью и выдум-
кой – то есть, не обретать онтологического 
статуса реальных. В крайнем случае, они будут 
прочитываться как исключение из правила, 
кунштюк, и в этом смысле не значимые для 
действительной практической жизни. Но если 
постепенно вводить новую информацию, ква-
лифицируя ее как «нормальную» и реалисти-
ческую, то шаг за шагом она принимается как 
действительная и допустимая (модное нынче 
«Окно Овертона»). Приведем пример, случай-
но найденный мной в Интернете: «В 2011 году 
американский христианский активист Джо 
Картер опубликовал статью «Как уничтожить 
культуру за 5 простых шагов». Он предложил 
следующее: найти маргинальную группу лю-
дей, для которой внедряемая идея покажется 
нормальной. Так из немыслимой она превра-
щается в радикальную. Сделать радикальное 
приемлемым. Для этого нужно сменить тер-
мины, например, назвать каннибализм «ан-
тропофагией». Приемлемое сделать разум-
ным. Например, найти объяснение, почему 
каннибализм – это нормально, так поступали 
наши предки: каннибализм распространен 
среди животных, это заложено природой 
и т. д. Сделать идею популярной: рассказать, 
что некоторые из великих людей были кан-
нибалами. Закрепить новую норму в законе» 
[11]. Интересно, что автор цитируемой статьи, 
имя которого не названо, не согласен с Джо 
Картером. Он считает, что «сначала меняется 
норма, а потом начинается общественное об-
суждение» [11]. Но в том‑то и дело, что норма 
меняется не сама! На примере легализации 
трансгендерности мы видим, что норма мо-



13

⇒  История философии и философская антропология

жет в ситуации культурного кризиса активно 
насаждаться, пропагандироваться и вменять-
ся: то, что было немыслимо, дико и смешно, 
что считалось несуществующим и невозмож-
ным, становится полнейшей реальностью. 
Новое явление приобретает не только онтоло-
гический статус, но и оказывается «ведущим 
трендом», начинает служить инструкцией 
для поведения. Описанная в тексте 2011 года 
вымышленная ситуация – господство идей 
маргинальной группы, в данном случае груп-
пы с половыми отклонениями, стала в наши 
дни настойчиво внедряться в США и Европе 
в качестве государственной политики. Уста-
новки и стиль жизни маргиналов, будучи 
подпитаны большими деньгами, создают но-
вую угрожающую реальность, которая, в свою 
очередь, многообразием культурных средств 
формирует восприятие новых поколений.

Восприятие существующего: значимость, 
действенность, достоверность

В предыдущей, отмеченной выше статье 
я уже высказывала мысль, что в культуре су-
ществование глубоко связано с той значимо-
стью, которую нечто имеет для конкретных 
лиц, групп и общества в целом. Наше воспри-
ятие фиксирует, прежде всего, существование 
того, что для нас важно, а менее значимое, 
второстепенное оказывается фоном, не по-
падает в фокус внимания. Поэтому оно или 
не существует для нас вовсе или существует 
как маргиналия – «по краям». Однако значи-
мое, замечаемое и принимаемое нами не яв-
ляется сплошным массивом. Оно обладает 
собственной иерархией, которая всегда выра-
жена в пирамидальном строении ценностей, 
присущих культуре, и эта пирамида, имеющая 
свои по-разному воспринимаемые ступени, 
переживается как особый вид реальности. 
Низшее в ней (менее значимое) это то, чем 
жертвуют ради высшего, от чего можно и сле-
дует отказаться в ситуации социокультурного 
вызова. Это низшее (хотя вовсе не «плохое») 
как бы менее реально, менее бытийно, оно 
вторично. Восприятие «самого ценного» тако-
во, что оно обладает для нас более фундамен-

тальным бытием, чем все его производные, 
оно крепче онтологически укоренено: «Прежде 
думай о Родине, а потом о себе». Во время 
войн и катастроф люди жертвуют и удобства-
ми, и здоровьем, и собственной жизнью ради 
того, что для них наиболее онтологически 
фундаментально и на чем, согласно их убе-
ждениям, держится мир. Хорошее онтологи-
ческое понимание ценности дает А. Менегет-
ти: «Ценность – что это такое? “То, что делает 
нечто большим”. В каком смысле “большим”? 
То, что вносит больше бытия – любая феноме-
нология, осуществляющая, в конечном итоге, 
большее онтическое инвестирование: делает 
большим (неважно, идет ли речь о деньгах, 
чувствах, политических связях и т. д.). Здоро-
вье, красота, ум обретают свое качество дара 
лишь тогда, когда ведут к полноте бытия» [10, 
с. 116]. Для религиозных авторов является 
аксиомой, что Бог есть Благо и есть Бытие. 
Ценность веры как раз и состоит в воспри-
ятии посредством нее самого Бога-Бытия, 
а не только отдельных вещей, единичных су-
щих, то есть онтологически главного. И, со-
гласно убеждению религиозных философов, 
«сама “иерархия ценностей” есть нечто аб-
солютно неизменное, в то время как “прави-
ла предпочтения”, возникающие в истории, 
принципиально вариабельны» [14, с. 306].

Для человека же чисто светского вос-
приятие и искреннее переживание высших 
социокультурных ценностей тоже ассоции-
руется с реальной онтологической базой по-
вседневного существования. Это образ жиз-
ни, стиль жизни, хозяйственный и бытовой 
уклад, это те формы, в которых уже по факту 
осуществляется экономическая, политиче-
ская и юридическая справедливость, то есть 
то «более широкое» и «более глубокое», чем 
индивид; начало, с чем эти индивиды себя 
идентифицируют. И если эта «бытийная ос-
нова» индивидуального существования на-
чинает восприниматься как ложная, фаль-
шивая и имитативная, то нередко возникает 
тяжелый личностный кризис, потеря почвы 
под ногами. Но личное существование без 
той или иной «ценностно-онтологической 



14

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

базы» является пустой маятой. Критикуя эк-
зистенциализм ХХ века за отчаяние и уны-
ние, П.  Тиллих справедливо говорит, что 
«мужество быть собой» (воспринимать лишь 
себя как реальную онтологическую единицу, 
да к тому же обладающую полнотой свободы) 
имеет свои зримые пределы: «Человек может 
утверждать себя лишь в том случае, если он 
утверждает не пустой сосуд, не чистую воз-
можность, а структуру бытия, внутри кото-
рого он располагается еще до действия или 
не действия» [12, с. 107].

Оттолкнувшись от  цитаты Тиллиха, 
обратим внимание на еще один аспект вос-
приятия «как творца существования», это 
как раз аспект деятельности. Культура – это 
формы и способы действия, это вся совокуп-
ность созданных деятельностью артефак-
тов, и наиболее реальными являются для 
нас те из них, которые провоцируют наше 
активное поведение, являются мотиваторами 
поступков. Что‑либо прекрасное и, возмож-
но, некогда интересное выпадает за пределы 
человеческого восприятия, если оно теряет 
связь с любыми видами практической жиз-
ни. Так порой уходят в прошлое и теряются 
целые культурные пласты, оставаясь уделом 
узких специалистов: область их существова-
ния сужается, онтологический статус теря-
ется. Это можно сказать, например, о древ-
них языках, греческом и латыни, которые 
в свое время воспринимались как фунда-
мент гуманитарного образования, высоко 
ценились и активно использовались в сфере 
теории. Но технико-технологическое разви-
тие изменило предметы научного разгово-
ра, в международной практике возобладал 
на настоящем этапе английский; греческий 
и латынь удалили из программ обучения, 
и их существование как важной составной 
гуманитарной культуры оказалось под во-
просом. В обществе существует, функциони-
рует и развивается то, что воспринимается 
и принимается как актуальное, злободневное, 
что включает людей в активное взаимодей-
ствие с природой и друг с другом. И такого 
рода «восприятие-внимание» отчасти скла-

дывается стихийно, а отчасти может быть 
сознательно направленным. Так в настоя-
щий момент для молодых поколений начи-
нает вновь возникать история и культура 
Советского Союза, которая на тридцать лет 
была вычеркнута из разряда «существую-
щих и  значимых», вычеркнута не  самой 
историей, а волей политиков и экономистов. 
Восприятие-внимание реконструирует и об-
новляет свой предмет, сообщая ему бытий-
ный статус.

Третий момент, на который хотелось бы 
в данном случае указать, это восприятие в ка-
честве существующего того, что мы знаем 
или полагаем с достоверностью. Принято, 
учтено и  включено в  нашу картину мира 
может только то, что воспринято очевидно 
и непосредственно, удостоверено нашими 
органами чувств, да еще подтверждено вос-
приятием других людей. В отличие от гуссер-
левской «внутренней очевидности» восприя-
тие внешнего не может базироваться только 
на внутренней интенциональности, оно долж-
но быть подтверждено другими. Впрочем, 
здесь есть и обратная сторона медали: другие 
могут обманывать, фальшивить, ошибаться 
и намеренно нас дезинформировать. А ведь 
если взглянуть попристальней, то  совер-
шенно ясно становится то, что лишь малую 
часть наших впечатлений и представлений 
о действительности, о том, что есть и чего 
нет, мы получаем непосредственно, львиная 
доля представлений о реальном положении 
дел приходит к любому человеку из вторых 
рук. Восприятие чего‑либо как существую-
щего, реального формируется не только лич-
ным столкновением с реальностью (иногда 
в прямом смысле – лбом об стену), но и вос-
питанием, картиной мира, транслируемой че-
рез обучение, сложившимися обыденными 
и научными представлениями. Мы знаем, что 
есть другие города и другие страны, другие 
народы, другие планеты, хотя лично никогда 
с ними не соприкасались.

Принятое нами представление о реаль-
ности формируется косвенными данными, 
построенными на доверии к другим людям. 



15

⇒  История философии и философская антропология

Наше восприятие и принятие многих вещей 
как существующих и действительных – след-
ствие чужого опыта и чужой интерпретации. 
Разумеется, здесь работает правило «доверяй, 
но проверяй», хотя всего лично проверить не-
возможно. Поэтому время от времени мы ис-
пытываем некий культурно-онтологический 
кризис», когда были уверены, что нечто 
«есть» или «было», а оказывается, что этого 
и не было, и не существует. Или это вообще 
являет собой нечто иное, и надо не только 
иначе это воспринимать, но  и  подбирать 
другие слова и менять присвоенные явлению 
имена. Опыт специальной военной опера-
ции последних двух лет, столкновение России 
с коллективным Западом и сопровождающая 
эти события информационная война показа-
ли, что существование чего либо – факта, со-
бытия, существования человека, положения 
дел – очень часто неопределенно и ставится 
под вопрос. Не менее часто действительная, 
объективно наличная ситуация искажается 
и подвергается «выворачиванию наизнан-
ку». Проблема фейка и «анти-фейка» – это 
вопрос о том, что реально существует (проис-
ходит), а что оказывается заведомой выдум-
кой, операцией по дезориентации населения 
и способом создать выгодное общественное 
мнение. Так, казалось бы, абстрактная про-
блема «существования» становится сверхак-
туальной в политическом, экономическом 
и психологическом отношении, в конечном 
счете – в отношении экзистенциальном: быть 
нам или не быть?

Таким образом, реальность культуры 
складывается из ряда взаимодействующих 
моментов. В ней, прежде всего, выделяются 
нашим восприятием значимые «единицы», 
которые оказываются разнородны по  сво-
им онтологическим свойствам: это как 
конкретно-чувственные единичные агенты, 
так и знаково-оформленные обобщения – об-
разы и понятия нашего внутреннего мира, 
получившие формы внешней выразительно-
сти. Они в полной мере обладают бытием, 
существуют и вовсе не «эфемерны». «Идеаль-
ные составные» не просто «умственно» по-

нимаются, но полноценно воспринимаются, 
порождая образы и смыслы, близкие к тем, 
что возникают в результате собственно чув-
ственного восприятия. Хотя отличия, конеч-
но, присутствуют.

Человеческое восприятие, направленное 
на мир, реализует себя в виде внимания, име-
ющего конструктивистский характер и сози-
дающего множество онтологических единиц – 
объектов и других субъектов.

Восприятие как «внешних», так и «вну-
тренних» образно-смысловых факторов на-
правляется рядом культурных механизмов, 
которые можно назвать когнитивными струк-
турами схематизации опыта. Это архетипы, 
понятийно-категориальный аппарат, габитус, 
установки и убеждения, действующие в боль-
шой степени бессознательно. Нечто вообще 
воспринимается и, стало быть, принимается 
как существующее, только если позволяет эта 
сеть, которая пропускает или не пропуска-
ет к сознанию (вспомним З. Фрейда!) факт 
существования определенных явлений, со-
бытий, сюжетов. Там, где наши убеждения 
и установки, наш тезаурус «не позволяют» 
воспринимать нечто как реально существую-
щее, мы в упор его не увидим, не зафиксируем 
бытия этого явления. Соответственно мы его 
не примем как реальный факт, не подтвердим 
для себя его бытие. Поэтому некоторые обсто-
ятельства и события культурной жизни долго 
могут быть «невидимками», пока не изменит-
ся под влиянием внешних и внутренних пе-
ремен «пропускная сеть», позволяющая вос-
принять и удостоверить факт существования. 
Этим активно пользуются современные СМИ 
для воздействия на массовое сознание.

Чтобы явление культуры было нами пол-
ноценно воспринято в качестве существую-
щего, оно должно быть значимым, а также 
связанным с  практическим применением, 
определенным образом побуждать людей 
к взаимодействию и к действию. Все нево-
стребованное как бы теряет онтологический 
статус, неинтересное перестает существовать 
и в лучшем случае оседает до своей реактуа-
лизации на задворках культуры.



16

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 5 (115) сентябрь – октябрь ⇒

Наконец, наше восприятие чего‑ли-
бо как существующего, требуя конкретно-
чувственной достоверности, тем не менее вы-
нуждено удовлетворяться многоплановыми 
опосредованиями. Косвенность и восприятия 

и принятия – закон культурной жизни, бла-
годаря которому для человека открывается 
не только узкое поле его непосредственного 
чувственного контакта с миром, но вся все-
ленная.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Библия. Евангелие от Иоанна Глава 1. 1–4 // Библия, Книги Священного писания Ветхого и Нового 

Завета Москва: Издание Всесоюзного совета евангельских христиан-баптистов 1968. Новый Завет. 292 с.

2.	 Валлерстайн И. Миросистемный анализ. Москва: Издательский дом «Территория будущего», 2006. 248 с.

3.	 Золотухина-Аболина Е. В. Онтологический парадокс культуры: виды проявления // Вестник Мо-
сковского государственного университета культуры и искусств, 2023, 2 (112) С. 14–23.

4.	 Золотухина-Аболина Е. В. Внимание: сотворение пространства // Научная мысль Кавказа № 4. 2013. 
С. 135–142.

5.	 Кассирер Э. Избранное. Опыт о человеке Москва: Гардарика, 1998. 784 с.

6.	 Лекторский В. А. Восприятие // Новая философская энциклопедия Т. 1. Москва, 2000. С. 443–448.

7.	 Мамардашвили М. К. «Превращенные формы. Необходимость иррациональных выражений» [Элек-
тронный ресурс] URL: https://docs.yandex.ru/docs/view?tm=1688221921&tld=ru&lang=ru&name=08%20
Превращенные%20формы.pdf&text=превращенная%20форма%20деятельности%20мамардашвили%%

8.	 Маркс К., Энгельс Ф. Немецкая идеология // Маркс К., Энгельс Ф. Соч. Изд. 2. Т. 3. С. 7–544.

9.	 Мелас В. Б. Проблема существования и принцип дополнительности философских категорий 
// Логико-философские штудии. Том 17 (№ 1), 2019. С. 62–72.

10.	 Менегетти А. Психология лидера. Москва: ННБФ «Онтопсихология» 2002. 208 с.

11.	 Почему окно Овертона – это миф? [Электронный ресурс] URL: https://artforintrovert.ru/tpost/
yrp0tib5b1‑pochemu-okno-overtona-eto-mif

12.	 Тиллих П. Мужество быть // Тиллих П. Избранное. Теология культуры. Москва: Юрист, 1995. С. 7–131.

13.	 Чупров А. С. Фундаментальность проблемы бытия и существования в перспективе истории фило-
софии // Электронный журнал «Топос» 19.03.2021: URL: https://www.topos.ru/autor/aleksandr-chuprov

14.	 Шелер М. Формализм в этике и материальная этика ценностей // Шелер М. Избранные произведения. 
Москва: Гнозис, 1994. 490 с.

*

Поступила в редакцию 25.06.2023

МАРЕЕВА ЕЛЕНА ВАЛЕНТИНОВНА – доктор философских наук, профессор кафедры истории и фи-
лософии, Московский государственный институт культуры

MAREEVA ELENA VALENTINOVNA – DSc in Philosophy, Professor at the Department of History and 
Philosophy, Moscow State Institute of Culture

© Мареева Е. В., 2023


