
12

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

РАЗМЫШЛЕНИЯ ЗАПАДНИКОВ О ВЗАИМОВЛИЯНИИ 
КУЛЬТУР И ИХ ОЦЕНКА Н. И. КАРЕЕВЫМ

УДК 1 (091)
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-4114-12-18

Н . А .  С о б о л е в а
Тверской государственный технический университет, 
Тверь, Российская Федерация, 
e-mail: n-a-soboleva@mail.ru 

Аннотация: В статье рассматривается проблематика взаимовлияния культур в историософии за-
падничества и ее оценка Н. И. Кареевым – теоретиком всеобщей истории, представителем позити-
вистской философии истории. Показано, что рефлексия западников, как и славянофилов, по во-
просу о взаимовлиянии культур осуществлялась в двух направлениях: «Россия – Европа» и «Вос-
ток – Запад». Динамика культурного диалога рассмотрена сквозь призму взглядов П. Я. Чаадаева, 
А. И. Герцена и Т. Н. Грановского. Выявлено, что в интеллектуальной линии «Россия – Европа» мыс-
лители испытали схожие переживания: знакомство и восхищение, далее разочарование и критика, 
наконец, осознание достоинств России и привлекательности диалога культур. В линии рассужде-
ний «Восток – Запад» вскрыта динамика: П. Я. Чаадаев не конкретизировал понятия «Восток» и «За-
пад», А. И. Герцен очертил их географические и ментальные различия, а Т. Н. Грановский соединил 
все культуры в контексте понятия всеобщей истории. Сделан вывод о том, что Н. И. Кареев извлек 
из наследия западников и славянофилов поливариантные суждения и применил их для собствен-
ной конструкции философии истории.

Ключевые слова: культура, история, русская философия, взаимовлияние культур, западники 
и славянофилы.

Для цитирования: Соболева Н. А. Размышления западников о взаимовлиянии культур и их оцен-
ка Н. И. Кареевым // Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 
2023. №4 (114). С. 12–18. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-4114-12-18

REFLECTIONS OF WESTERNERNIZERS ON CULTURAL 
INTERACTIONS AND THEIR EVALUATION BY N. I. KAREEV

N a d e z h d a  A .  S o b o l e v a
Tver state technical university, 
Tver, Russian Federation, 
e-mail: n-a-soboleva@mail.ru 

СОБОЛЕВА НАДЕЖДА АЛЕКСАНДРОВНА – старший преподаватель кафедры социологии и социаль-
ных технологий, Тверской государственный технический университет

SOBOLEVA NADEZHDA ALEXANDROVNA – Senior Lecturer at the Department of Sociology and Social 
Technologies, Tver State Technical University

© Соболева Н. А., 2023



13

⇒  История философии и философская антропология

СОБОЛЕВА НАДЕЖДА АЛЕКСАНДРОВНА – старший преподаватель кафедры социологии и социаль-
ных технологий, Тверской государственный технический университет

SOBOLEVA NADEZHDA ALEXANDROVNA – Senior Lecturer at the Department of Sociology and Social 
Technologies, Tver State Technical University

© Соболева Н. А., 2023

Дискуссии о взаимовлиянии культур, раз-
личных по форме и по смысловым традициям, 
не утихают в исследовательской среде вот уже 
два века. В последние десятилетия разговор 
специалистов по этой проблеме усилился. 
Он стал более плотным и многовекторным, 
во многом благодаря усиливающейся прак-
тике мировых миграционных потоков [4], [9]. 
По своей динамике современную миграцию 
можно смело сравнить с Великим переселе-
нием народов в IV–VII веках. Однако по со-
держанию, в отличие от тех далеких событий, 
миграция рубежа XX–XI веков представляет 
собой не просто смену локации или соседей, 
а глобальное «перекрестное изменение форм 
жизни субъекта миграции и жителя принима-
ющей страны» [1, с. 77]. В этой связи диалог 
культур актуально воспринимать как средство 
потенциальной гармонизации жизни народов.

Воззрения славянофилов и западников 
30–40‑х годов XIX столетия с большой долей 
очевидности рассматриваются как почва, 
на которой возник разговор о взаимовлия-
нии культур. В гуманитаристике закрепился 
ряд суждений, важных в русле заявленной 
в статье темы. Все специалисты солидаризи-
руются в том, что и славянофилы, и западни-
ки решали вопрос, что такое Россия и каковы 
ее перспективы. Однако каждый обращает 

внимание на разные аспекты дихотомии 
взглядов славянофилов и западников. Так, 
М. М. Шибаева акцентирует внимание на том 
факте, что западники в своих поисках путей 
развития России ориентировались, в первую 
очередь, на социальные ценности, а славяно-
филы – на нравственные. Автор утверждает, 
что для традиций народной культуры важ-
на «самоценность духоподъемного созер-
цания природных явлений» [12, с. 123–124]. 
А. Е. Рыбас усматривает разграничительную 
дорожку, согласно которой славянофилы оты-
скивали идеальную Русь в прошлом, в допе-
тровских временах, а западники, наоборот, 
идеализировали просвещенную Европу 
и видели будущее России в ее контексте [10, 
с. 137]. Е. В. Мареева на примере историософ-
ских взглядов П. Я. Чаадаева доказывает, что 
у славянофилов понимание индивидуального 
было ментально погружено в единую для всех 
народную почву, а у западников оно, чаще 
всего, гармонизировалось с общественным 
[8, с. 169]. М. А. Широкова усматривает па-
радокс в том, что славянофилы, считающие 
себя хранителями традиций, оказались твор-
ческими в поисках собственных умозритель-
ных идеалов, тогда как западники, ратующие 
за прогресс и новации, пошли по проторенно-
му западной культурой пути [13, с. 96].

Abstract: The article deals with the problems of mutual influence of cultures in the historiosophy of West-
ernism and its assessment by N. I. Kareev, a theorist of world history, a representative of the positivist phi-
losophy of history. It is shown that the reflection of Westerners, as well as Slavophiles, on the issue of mutu-
al influence of cultures was carried out in two directions – “Russia – Europe” and “East – West”. The dynam-
ics of cultural dialogue is considered through the prism of the views of P. Ya. Chaadaeva, A. I. Herzen and 
T. N. Granovsky. It was revealed that in the intellectual line “Russia – Europe” thinkers experienced simi-
lar experiences: acquaintance and admiration, then disappointment and criticism, finally, awareness of the 
merits of Russia and the attractiveness of the dialogue of cultures. In the line of reasoning “East – West” dy-
namics is revealed: P. Ya. Chaadaev did not specify the concepts of “East” and “West”, A. I. Herzen outlined 
their geographical and mental differences, and T. N. Granovsky connected all cultures in the context of the 
concept of universal history. It is concluded that N. I. Kareev extracted polyvariant judgments from the leg-
acy of the Westerners and Slavophiles and applied them to his own construction of the philosophy of history.

Keywords: culture, history, Russian philosophy, mutual influence of cultures, Westernizers and Slavophiles.

For citation: Soboleva N. A. Reflections of westernernizers on cultural interactions and their evaluation 
by N. I. Kareev. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 4 
(114), pp. 12–18. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-4114-12-18



14

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

Цель статьи – очертить вопрос о взаимов-
лиянии культур в историософии западников 
с точки зрения Николая Ивановича Кареева 
(1850–1931), теоретика всеобщей истории, 
представителя позитивистской философии 
истории, профессора Санкт-Петербургского 
университета. Важность этой оценки заклю-
чается в том, что Кареев обладал дискурсив-
ной способностью извлекать из наследия 
прошлого или из текстов современников 
поливариантные суждения и применять их 
для собственной конструкции философии 
истории.

В полемике славянофилов и западников 
вопрос о взаимовлиянии культур обрел, как 
известно, два интеллектуальных направления: 
«Россия – Европа» и «Восток – Запад». Для 
текстовой наглядности выбраны воззрения 
П. Я. Чаадаева, А. И. Герцена и Т. Н. Гранов-
ского. Все они «питались» университетским 
духом и салонной культурой Москвы 30–40‑х 
годов. Все они в разном качестве и в разное 
время были погружены в европейскую жизнь, 
поэтому могли размышлять о взаимовлиянии 
культур напрямую, а не только через книги 
или свидетельства.

Начиная с Карамзина, публично отразив-
шего свои впечатления о Европе в «Письмах 
путешественника» [6], западники ценили ее 
интеллектуальную мысль и общественное 
устройство. Одних привлекали идеи просве-
щения и масонства, других интересовала нау-
ка, поэтому они посещали лекции знаменитых 
профессоров, третьих удивляла распущен-
ность нравов европейцев. В любом случае, 
по наблюдениям В. В. Зеньковского, в споре 
со славянофилами западники возмужали 
до постановки вопроса об отношении к Евро-
пе уже по существу, а не только эмоциональ-
но (как, например, у Фонвизина: от светлых 
представлений – к недоумению и разочаро-
ванию) [5, с. 16–18]. Историко-культурный 
скептицизм, проявляющийся в рассуждениях 
представителей обоих течений историософ-
ской мысли, позволил преодолеть прежнюю 
наивную зачарованность формами западной 
культуры и поставить вопрос о самоценно-

сти каждой культуры, взаимодействующей 
c другими.

Первым, кому удалось с пользой дела, 
если так можно выразиться, проявить и по-
зитивно трансформировать свой скепти-
цизм, считается П. Я. Чаадаев (1794–1856). 
Исследователи выделяют несколько волн 
его меняющегося мировоззрения. Первая: 
как и другие дворяне, Чаадаев испытал всю 
меру увлечения западной культурой. Вто-
рая: после участия в войне 1812 года его, как 
и других победителей Наполеона, накрыла 
гордость за политическую мощь России. 
Третья: на фоне привлекательности образа 
жизни европейцев [путешествовал с 1823 
по 1826 год – Н. С.] Чаадаев стал испытывать, 
как выразился Зеньковский, «злую иронию» 
по поводу самодержавия и крепостного права 
в России. Четвертая: после сложных исканий 
пути России с точки зрения ее настоящего 
и прошедшего к Чаадаеву пришла надежда 
на то, что в будущем именно ей предстоит сы-
грать важнейшую роль как в мировой исто-
рии, так и в деле спасения всего человечества. 
Так, в письме А. И. Тургеневу в 1835 году он 
пишет, что спокойная и беспристрастная Рос-
сия, поставленная Провидением вне стреми-
тельного исторического движения, «получила 
в удел задачу дать в свое время разгадку че-
ловеческой загадки» [11, с. 368].

Углубляясь в истоки культурного взаи-
модействия, Чаадаев отводит Востоку роль 
первой цивилизации, а Западу – второй. «Мир 
искони делился на две части – Восток и За-
пад. Это не только географическое деление, 
но также и порядок вещей, обусловленный 
самой природой разумного существа: это два 
принципа, соответствующие двум динамиче-
ским силам природы, две идеи, обнимающие 
жизненный строй человеческого рода», – пи-
шет Чаадаев [11, с. 148]. Столь длинная цитата 
показывает, что для Чаадаева каждая куль-
тура имеет две формы развития: природную 
и идейную. И та и другая начинаются истори-
чески по-разному. «Первым выступил Восток 
и излил на землю потоки света из глубины 
своего уединенного созерцания…» [11, с. 148]. 



15

⇒  История философии и философская антропология

Со временем Запад овладел культурными тра-
дициями Востока и деятельностно, т. е. через 
слово и разум, преобразовал их.

Говоря о Востоке и Западе, Чаадаев 
не прописывает эти понятия. Обратную кар-
тину видим в сочинениях Александра Ивано-
вича Герцена (1812–1870). Запад для него – это 
страны Европы (Германия, Австрия, Фран-
ция, Италия, Англия, Испания), а также Со-
единённые Штаты Америки. Восточный тип 
государства, по Герцену, олицетворяют Рос-
сия и весь славянский мир.

У эмигрировавшего Герцена взгляд на ди-
алог культур приобрел две оптики зрения: 
«изнутри», из России, и «снаружи», из Ев-
ропы. Сначала, как и когда‑то Карамзин, он 
испытал схожие восторженные впечатления 
от Европы. Приведем две созвучных по то-
нальности цитаты о встрече с Парижем. Пер-
вая принадлежит Карамзину: «Вот он, город, 
который в течение многих веков был образ-
цом всей Европы, … которого имя стало мне 
известно почти вместе с моим именем…» [6, 
с. 238]. Вторая взята из воспоминаний Гер-
цена: «В Париж – едва ли в этом слове звуча-
ло для меня меньше, чем в слове “Москва”. 
Об этой минуте я мечтал с детства» [2, Т. 1, 
с. 540]. Со временем, рефлексируя в пластах 
повседневной жизни европейцев, Герцен снял 
розовые очки, увидев в ней и очевидные не-
достатки, и парадоксы.

С грустью называя себя «посторонним 
человеком», Герцен пишет: «А ведь я не по-
сторонним пришел в Европу. Посторонним 
я сделался» [2, Т. 2, с. 42]. Рефлексирующе-
му Герцену, имеющему опыт жизни и в Рос-
сии, и в Европе, удалось конкретизировать 
облик европейца. В 1842 году в московском 
кругу он рассуждал о западном человеке как 
об одностороннем в силу своей специали-
зации и противопоставлял ему многосто-
ронность русского образованного человека: 
«Мы в жизни, с одной стороны, больше ху-
дожники, с другой – гораздо проще западных 
людей: не имеем их специальности, но зато 
многостороннее их» [2, Т. 1, с. 411]. Позже, 
уже плотно погруженный в повседневную 

среду европейцев, Герцен находит в каждом 
национальном характере свою особенность.

На страницах «Былое и думы» можно 
встретить ментальные «портреты» францу-
зов, англичан, немцев, итальянцев и, конечно, 
россиян. Сравнивая французов и англичан, 
Герцен говорит, что француз любит жить 
напоказ, хочет иметь слушателей, быстро 
отвечает на вопросы и любит всех поучать; 
дерзкий по натуре, он при этом хорошо орга-
низован в силу того, что в стране доминирует 
регламентированное обучение и обществен-
ное воспитание. Англичанин замкнут, смо-
трит на других как на партнера, от которого 
можно получить сведения, больше спрашива-
ет и обдумывает, нежели отвечает и поучает, 
любит жить особняком, его главное кредо – 
личная независимость и родовые традиции 
[2, Т. 1, с. 555; Т. 2, с. 28]. Итальянец – худож-
ник по натуре, долго живущий в разрознен-
ной стране, поэтому он ценит индивидуаль-
ность и бежит от всего казенного [2, Т. 1, 
с. 582]. Немец склонен к умственной работе 
и теоретически учен, но в столичных салонах 
и аристократических кругах он чувствует себя 
провинциалом [2, Т. 1, с. 592; Т. 2, с. 120].

По ощущениям Герцена, у образованного 
русского человека много общего с итальян-
цем: и тот, и другой рефлексирует самосто-
ятельно, через книги и жизненный опыт 
общения. «Он и мы во многом уступаем 
специальной оконченности французов и те-
оретической учености немцев, но зато у нас 
и у итальянцев ярче цвета», – рассуждает Гер-
цен [2, Т. 1, с. 582]. Более того, и негативные 
черты русского и итальянца видятся Герцену 
схожими: склонность к неге и праздности 
и восприятие работы как тягостного труда.

Историк-медиевист, профессор Мо-
сковского университета Т. Н. Грановский 
(1813–1855) объединяет культуры Востока 
и Запада в единое целое. Как и Чаадаев, он 
поддерживает мысль о том, что Восток при-
шел первым на арену человеческой истории, 
но в силу обстоятельств уступил Западу 
исторический приоритет развития. Поэто-
му всеобщая история, по Грановскому, – это 



16

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

детище западной цивилизации, а Восток – ее 
древняя отчизна [3, с. 432]. Историк говорит, 
что над изучением истории сегодня трудятся 
этнологи, антропологи, географы, экономи-
сты и другие теоретики. Все они улавлива-
ют новую векторную тенденцию мирового 
развития: движение Запада на Восток. Глав-
ными причинами называются перенаселение 
и оскудение ресурсов на территории Европы 
[3, с. 443]. Это наводит Грановского на мысль 
о том, что в перспективе может идти речь уже 
о всемирной истории, когда взаимодействие 
Запада и Востока приобретет гармонизиру-
ющую силу уже на новой основе, не столько 
военной, сколько экономической.

На первый взгляд Грановский выглядит 
как сторонник европоцентрической модели 
развития человечества. Солидаризируясь 
с русским ученым-натуралистом К. Бером, 
он пишет, что «северный» Запад, двигаясь 
на «южный» Восток принесет за собой «тру-
долюбие, науки, искусства, промышленность 
и сознание необходимости благоустроенной 
государственной жизни» [3, с. 444]. Однако 
не все так однозначно. Апеллируя в качестве 
примеров к странам Южной Америки, или 
островам Тихого и Индийского океана, Гра-
новский как ученый подчеркивает ценность 
их природной самодостаточности. В предпо-
лагаемом диалоге северных (западных) и юж-
ных (восточных) культур Европа выступит 
как «школа труда», а Восток – как умение на-
слаждаться жизнью.

Как Чаадаев и Герцен, Грановский видит 
в истории России некую особенность, кото-
рая неизменно позволит ей занять подобаю-
щее место во всеобщей истории. «Особенные 
условия, в которые Провидению угодно было 
поставить нашу родину, должны оказать мо-
гущественное содействие к осуществлению 
высказанной нами надежды» [3, с. 452]. Гра-
новский искренне надеется, что умственный 
строй русского человека, не тронутый пери-
петиями исторического развития, способен 
«приступить без задних мыслей к разбору 
преданий, с которыми более или менее связа-
но личное дело каждого европейца» [3, с. 453]. 

Особенно это суждение касается ученых. Об-
учаясь в Берлине и путешествуя по Европе, 
он приобрел немало соратников в научном 
сообществе. Дружба и сотрудничество с таки-
ми учеными, как немецкий философ К. Вер-
дер, проповедник еврейской общины в Пра-
ге М. Сакс, словацкий и чешский славист 
П. Шафарик, итальянский географ А. Баль-
би и другими исследователями, позволила 
Грановскому не «одеваться в одежды чужого 
образования», а в ходе диалога «на равных» 
развивать науку [3, с. 598].

В качестве обобщения можно сформу-
лировать несколько суждений в отношении 
того, как западники обсуждали вопрос куль-
турного взаимовлияния. Общим для всех 
было изменение вектора восприятия евро-
пейской культуры сквозь призму России: 
знакомство, восхищение/заимствование, 
разочарование, понимание важности диа-
лога культур, а не их отчуждения. В отличие 
от славянофилов, у которых после схожего 
разочарования утвердилась идея отчуждения 
русской культуры от западной и ожидание 
окончательной гибели Европы, к западни-
кам пришло осознание значимости России 
и стремление жить сообща, взаимовлиять 
друг на друга. Вслед за Чаадаевым, в разных 
вариациях, все они считали, что недостатки 
России оборачиваются ее преимуществами 
и верили в будущее своей страны.

Взгляд западников на диалог России 
и Европы можно рассматривать как взгляд 
«изнутри» (жизнь в России) и «извне» (пу-
тешествия, эмиграция, учеба). Где бы ни на-
ходились мыслители, они думали в первую 
очередь о своем отечестве, поэтому вопрос 
о культурном взаимовлиянии рассматривался 
ими в контексте России. Об этом свидетель-
ствует смена их переживаний: восхищение 
Европой – кратковременная гордость за Рос-
сию после 1812 года и последующее за этим 
разочарование ею – надежда на Россию. Такая 
триада олицетворяет рост самосознания об-
разованного слоя русского общества и напря-
женное ощущение ответственности за судьбу 
своей страны.



17

⇒  История философии и философская антропология

Н. И. Кареева, как и П. Я. Чаадаева, 
А. И. Герцена, Т. Н. Грановского, объединяет 
общая alma mater. Студент Московского уни-
верситета, Кареев впитал дух привлекательно-
сти доказательного знания и приобрел навыки 
поливариантного мышления. В силу обстоя-
тельств Кареев оказался достаточно плотно 
включенным в европейскую жизнь. Первая 
заграничная служебная поездка (1877–1878), 
профессорство в Варшавском университете 
(1879–1885), регулярные заграничные поезд-
ки для работы в библиотеках и музеях Евро-
пы (1889–1914) – таков общий перечень его 
погружения в западную культуру. Встречи 
за границей были для Кареева важным спосо-
бом познать другие культуры и вместе искать 
возможность их примирительного диалога. Он 
соглашался с западниками и славянофилами, 
что Россия – уникальная страна. Но, в отли-
чие от них, считал, что не только религиозные 
или политические, а изначально природно-
географические условия направляли русскую 
историю и формировали ее культурные фор-

мы. Кроме того, в воззрениях Кареева, лич-
ность является субъектом истории и суще-
ственным мерилом ее культуры. По Карееву, 
Россия – это исторический посредник между 
Западом и Востоком со значительным потенци-
алом прогрессивного развития [7, с. 278–299].

В текстах Кареева видны «следы» того, 
как умело он использовал поливариантные 
суждения западников и славянофилов и при-
менял их для собственного конструирования 
философии истории. В частности, если гово-
рить о сторонниках западничества, то вслед 
за Чаадаевым Кареев обратился к предыстории 
культурного взаимодействия Востока и Запа-
да. У Герцена русский позитивист воспринял 
идею формирования национального харак-
тера и высветил ее в многофакторном ключе. 
Солидаризируясь с Грановским в понимании 
всеобщей истории, Кареев разработал соб-
ственный вариант всемирно-исторического 
процесса, представленный в гуманистическом 
измерении как диалогическое взаимовлияние 
культур Запада и Востока.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Верпатова О. Ю. Миграция в глобализирующемся пространстве и социальное прогнозирование 

// Вестник Тверского государственного университета. Серия: Философия. 2019. № 2 (48). С. 77–86.

2.	 Герцен А. И. Былое и думы. В 2‑х томах / сост., предисл. и коммент. И. Г. Птушкиной. Москва: СЛОВО/
SLOVO, 2001. Т. 1. 912 с.; Т. 2. 552 с.

3.	 Грановский Т. Н. Публичные чтения. Статьи. Письма / сост. А. А. Левандовский, Д. А. Цыганков. 
Москва: Российская политическая энциклопедия. 2010. 672 с.

4.	 Жукоцкая А. В. «Диалог культур» и «культура диалога» – о взаимных гарантиях и дефицитах // Ди-
алог культур. Культура диалога: цифровые коммуникации: Материалы III Международной научно-
практической конференции. Москва. 2022. С. 124–130.

5.	 Зеньковский В. В. История русской философии. Москва: Академический Проект, Раритет. 2001. 880 с.

6.	 Карамзин Н. М. Письма русского путешественника / вступ. ст. Г. П. Макогоненко; прим. М. В. Ива-
нова. Москва: Правда. 1988. 544 с.

7.	 Кареев Н. И. Общий ход всемирной истории: Очерки главнейших исторических эпох / Н. И. Кареев. 
Изд. 2‑е. Москва: Книжный дом «ЛИБРОКОМ», 2011. 304 с.

8.	 Мареева Е. В. П. Чаадаев: социальный критик, философ, резонер? // Человек. 2017. № 1. С. 163–173.

9.	 Михайлова Е. Е. Диалогичность философии истории русского позитивизма и современность // Со-
ловьевские исследования. 2017. № 2 (54). С. 151–159.

10.	 Рыбас А. Е. Истоки надежды в русской мысли // Вече. Санкт-Петербург: Санкт-Петербургское фи-
лософское обществ. 2022. № 34. С. 127–144.



18

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

11.	 Чаадаев П. Я. Избранные сочинения и письма / сост. В. Ю. Проскурина. Москва: Правда, 1991. 560 с.

12.	 Шибаева М. М. Духовные искания славянофилов: эстетический аспект // Вече. Санкт-Петербург: 
Санкт-Петербургское философское общество. 2022. № 34. С. 116–126.

13.	 Широкова М. А. Философия славянофилов как начало «религиозно-философского ренессанса» 
в России первой половины XIX века // Вестник Томского государственного университета. 2019. 
№ 448. С. 96–100.

*

Поступила в редакцию 17.05.2023

МАРКОВ АЛЕКСАНДР ВИКТОРОВИЧ – доктор филологических наук, профессор, Российский госу-
дарственный гуманитарный университет

MARKOV ALEXANDER VIKTOROVICH – DSc in Philology, Professor, Russian State University for the Humanities
© Марков А. В., 2023


