
46

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

ТРАНСФОРМАЦИЯ НЕМЕЦКОЙ  
ПОСЛЕВОЕННОЙ КУЛЬТУРЫ ПАМЯТИ  

В ТВОРЧЕСТВЕ АВТОРОВ «ГРУППЫ 47»: 
 ОТ ЗАБВЕНИЯ К ПРОРАБОТКЕ ПРОШЛОГО

УДК 316.7:821.112.2
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-4114-46-56

К . А .  М я с н и к о в а
Российская академия народного хозяйства и государственной службы при Президенте Российской Федерации,  
Московский государственный университет имени М. В. Ломоносова,  
Москва, Российская Федерация 
e-mail: kiramyasnikova@gmail.com

Аннотация: В статье анализируются ключевые характеристики послевоенной западногерманской 
культуры памяти (Erinnerungskultur) и их проявления в немецкой культуре 1950-х годов на приме-
ре творчества авторов литературного объединения «Группа 47», пытавшихся критически осмыслить 
национальное прошлое страны. Вторая мировая война, память о которой является ядром немец-
кой культуры памяти, как на современном этапе, так и в исторической перспективе, рассматрива-
ется как культурная травма немецкого общества, преимущественной реакцией на которую в 1950-е 
годы оказалось забвение. На примере работ Ильзе Айхингер и Ингеборг Бахман, ведущих участниц 
«Группы 47», демонстрируется, как господствующее в обществе 1950-х годов забвение и порожден-
ное им коллективное умолчание, память «жертв» и жертвенный нарратив, а также продолжавшая-
ся дискуссия о коллективной и индивидуальной вине и ответственности немецкого народа начали 
переосмысляться в творчестве авторов литературного объединения. На основе проведенного ана-
лиза были определены стратегии критики западногерманской культуры памяти 1950-х годов в твор-
честве И. Айхингер и И. Бахман, повлиявшие на дальнейшую трансформацию культуры памяти.

Ключевые слова: культура памяти 1950-х годов, забвение, «коллективное умолчание», память жертв, 
жертвенный нарратив, коллективная вина, коллективная ответственность, «Группа 47», Ильзе Айхин-
гер, Ингеборг Бахман.

Для цитирования: Мясникова К. А. Трансформация немецкой послевоенной культуры памя-
ти в творчестве авторов «Группы 47»: от забвения к проработке прошлого // Вестник Москов-
ского государственного университета культуры и искусств. 2023. №4 (114). С. 46–56. http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2023-4114-46-56

МЯСНИКОВА КИРА АЛЕКСАНДРОВНА – преподаватель кафедры управления культурной полити-
кой, Институт государственной службы и управления, Российская академия народного хозяйства 
и государственной службы при Президенте Российской Федерации; аспирант кафедры немецкого 
языка и культуры, факультет иностранных языков и регионоведения, Московский государствен-
ный университет имени М.В. Ломоносова

MYASNIKOVA KIRA ALEXANDROVNA – Lecturer at the Department of Cultural Policy Management, Institute 
of Public Administration and Civil Service, Russian Presidential Academy of National Economy and Public 
Administration; Postgraduate  student  at the Department of Germanic Languages and Cultures, Faculty of 
Foreign Languages and Area Studies, Moscow State University named after M. V. Lomonosov

© Мясникова К. А., 2023



47

⇒  Теория  и  история культуры

МЯСНИКОВА КИРА АЛЕКСАНДРОВНА – преподаватель кафедры управления культурной полити-
кой, Институт государственной службы и управления, Российская академия народного хозяйства 
и государственной службы при Президенте Российской Федерации; аспирант кафедры немецкого 
языка и культуры, факультет иностранных языков и регионоведения, Московский государствен-
ный университет имени М.В. Ломоносова

MYASNIKOVA KIRA ALEXANDROVNA – Lecturer at the Department of Cultural Policy Management, Institute 
of Public Administration and Civil Service, Russian Presidential Academy of National Economy and Public 
Administration; Postgraduate  student  at the Department of Germanic Languages and Cultures, Faculty of 
Foreign Languages and Area Studies, Moscow State University named after M. V. Lomonosov

© Мясникова К. А., 2023

Под культурной травмой представители 
культурсоциологии понимают исторические 
события или воспоминания о них, которые 
оставляют «неизгладимые следы в групповом 
сознании, навсегда отпечатываются в памяти 
и коренным и необратимым образом изменя-
ют будущую идентичность» [2, с. 6]. Для Гер-
мании таким событием, породившим главную 
национальную культурную травму XX века, 
стала Вторая мировая война. Эта травма 
определила немецкую послевоенную культуру 
памяти, т. е. культуру оценки прошлого через 
призму настоящего. Немецкий культуролог 
и исследователь культуры памяти Алейда Ас-
сман в отношении памяти о Второй мировой 
войне отмечала, что даже сегодня немецкое 
общество живет в условиях «несвободы по-
следующих поколений от травматического 

прошлого и невозможности обходиться с ним 
по своему усмотрению» [3, с. 13].

Культурная травма «не  существует 
от природы, а создаётся обществом» [2, с. 8] 
и, имея социальное происхождение, напря-
мую от него зависит, со временем трансфор-
мируясь, если меняется социум. Восприятие 
немецким обществом культурной травмы, 
нанесенной Второй мировой войной, прошло 
несколько стадий, которые Алейда Ассман 
соотнесла с этапами развития культуры па-
мяти в ФРГ: 1) с 1945 года до начала 1960‑х 
годов, 2) с середины 1960‑х годов до 1985 года 
и 3) с 1985 года по настоящее время [4]. Со-
временная немецкая культура памяти сло-
жилась в середине 1980‑х годов, не претер-
пев с тех пор принципиальных изменений. 
Но, тем не менее, важными для ее становле-

TRANSFORMATION OF THE POSTWAR WEST GERMAN 
MEMORY CULTURE IN THE WORKS OF “GROUP 47” MEMBERS: 
FROM FORGETTING TO WORKING THROUGH THE PAST

K i r a  A .  M y a s n i k o v a
Russian Academy of National Economy and Public Administration under the President of the Russian Federation,  
Moscow State University named after M. V. Lomonosov,  
Moscow, Russian Federation 
e-mail: kiramyasnikova@gmail.com

Abstract: The article examines key features of post-war West German memory culture (Erinnerungskultur) 
and their manifestations in the 1950s German culture. We have taken example of the West German literary 
association “Group 47” as its authors sought to critically comprehend and reflect on the national past in their 
works. Memories of the Second World War have been at the core of German memory culture and have cre-
ated the most prominent cultural trauma for the German society in the 20th century. In the 1950s West Ger-
many the predominant response to the cultural trauma of the past turned out to be forgetting. By analyzing 
the works of Ilse Aichinger and Ingeborg Bachmann, who were distinguished members of the “Group 47” in 
the 1950s, the study reveals how this literary association initiated a reevaluation of the predominant strate-
gies of the 1950s memory culture, such as forgetting, collective silence, memory of “victims” and sacrificial 
narrative, notions of collective and individual guilt and responsibility. Consequently, the article identifies 
the critique strategies employed by Ilse Aichinger and Ingeborg Bachmann towards the 1950s West German 
memory culture that may have influenced the subsequent transformation of West German memory culture.

Keywords: 1950s memory culture, forgetting, collective silence, victim memory, sacrificial narrative, collec-
tive guilt, collective responsibility, “Group 47”, Ilse Aichinger, Ingeborg Bachmann. 

For citation: Myasnikova K. A. Transformation of the postwar West German memory culture in the 
works of “Group 47” members: from forgetting to working through the past. The Bulletin of Moscow 
State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 4 (114), pp. 46–56. (In Russ.). http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2023-4114-46-56



48

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

ния являются первые два этапа развития: если 
с середины 1960‑х по середину 1980‑х годов 
были заложены основы критического подхода 
к проработке прошлого, то первый этап раз-
вития культуры памяти (1945 – начало 1960‑х 
годов) стал периодом преодоления.

В связи с этим целью данной статьи стало 
исследование послевоенного этапа культуры 
памяти ФРГ на примере ее проявлений в ху-
дожественной литературе в творчестве авто-
ров «Группы 47». Выбор этого литературного 
объединения неслучаен: авторов «Группы 47» 
объединяла не столько общность художе-
ственных методов, сколько идеологическая 
близость и желание осмыслить и понять на-
циональное прошлое, что, с одной стороны, 
шло в разрез с основными тенденциями куль-
туры памяти 1950‑х годов, а с другой стороны, 
являлось толчком для ее дальнейшего разви-
тия. Использование культурно-исторического 
и структурно-функционального методов, ме-
тода литературной герменевтики позволило 
нам выделить в рассматриваемых произве-
дениях авторов «Группы 47» образы военно-
го прошлого, сопоставить их с ключевыми 
компонентами культуры памяти 1950‑х годов 
и выявить стратегии ее критики, предвосхи-
тившие трансформацию западногерманской 
культуры памяти, начавшуюся в середине 
1960‑х годов.

Специфика западногерманской культу-
ры памяти 1950‑х годов. Реакция общества 
на культурную травму Второй мировой войны 
не была единой, однако большая часть немцев 
еще не была готова признать травму, «стре-
мясь к материальному и психологическому 
возрождению» и «вытесняя из сознания реа-
лии нацистского государства, только‑только 
ставшие прошлым» [14, с. 91]. Это определило 
специфику памятования на данном этапе: за-
падногерманское общество отдавало пред-
почтение забвению, отражением которого 
стало «коллективное умолчание»; общество 
достигло негласной договоренности, что 
антифашисты не воспользуются известным 
им компроматом, а бывшие нацисты будут 
сдержаны в своих общественных притязаниях 

[23]. Тем не менее, память о войне не исчезла 
полностью из общественно-политической 
коммуникации, а забвение носило избира-
тельный характер, что обусловило еще одну 
характерную особенность культуры памяти 
1950‑х годов – формирование специфического 
жертвенного нарратива и соответствую-
щей памяти жертв (Opfergedächtnis), в связи 
с чем в обществе бытовало «широко распро-
страненное представление о себе, немцах, как 
жертвах» [15, с. 85]. Таким образом, забвение 
памяти о войне подразумевало «игнорирова-
ние нацистских преступлений» и сопрово-
ждалось «самооправданием и безразличием 
к ненемецким жертвам в первые послевоен-
ные годы» [7, с. 101].

Немецкий историк Йорг Эхтернкамп 
объяснял возникновение забвения в  ФРГ 
«принудительной стыдливостью, затруднив-
шей рассказ о собственных переживаниях 
на войне» [15, с. 85]. Психологи Александр 
и  Маргарета Митчерлих рассматривали 
«молчание» общества, с одной стороны, как 
неспособность скорбеть, а с другой – как не-
обходимость обезопасить себя от собствен-
ных эмоций, т. е. «коллективное молчание», 
по их мнению, являлось способом вытесне-
ния из сознания посттравматической памяти 
о войне. Иной точки зрения придерживался 
Герман Люббе, считавший, что умолчание 
было даже выгодно обществу. Он делил за-
падногерманское общество 1950‑х годов 
на две группы – тех, кто был замешан в пре-
ступлениях нацистского времени, и «безо-
бидных нацистов», к которым он относил 
оппортунистов и поддерживавших режим 
под влиянием пропаганды [5]. По мнению 
Люббе, обеим группам после окончания вой
ны требовалось пережить период молчания: 
первые могли извлечь выгоду, скрыв следы 
преступлений прошлого, в то время как в от-
ношении вторых Люббе говорил о «преобра-
зующей», «продуктивной силе умолчания» 
[23]. Подобное забвение Алейда Ассман на-
зывает положительным и конструктивным, 
оно помогает преодолеть страдания и травмы, 
стимулирует «художественную и интеллек-



49

⇒  Теория  и  история культуры

туальную активность» и становится основой 
для изменений идентичности, «способствуя 
ускоренной политической и  социальной 
интеграции» [4, с. 52–54]. Но в то же время 
«коллективное умолчание», характерное для 
западногерманского общества 1950‑х годов, 
можно трактовать, по классификации Ассман, 
как негативное, охранительное (совиновное) 
забвение. Например, высокопоставленные 
нацисты после окончания войны меняли 
имена в попытке скрыть следы преступлений 
и избежать возмездия: пока они находились 
у власти, то были под ее защитой, но со сме-
ной режима были вынуждены «сделать ставку 
на забвение», чтобы «уклониться от судебного 
преследования и ответственности» [4, с. 48].

Амбивалентный характер забвения 1950‑х 
годов можно заметить в исторической науке, 
которая не рассматривала период национал-
социализма в качестве серьезного объекта 
для исследования. «Эпоха якобы была еще 
слишком близка, чтобы можно было прийти 
к какому‑то уверенному суждению о причи-
нах и следствиях произошедшего» [12, с. 32]. 
Более того, одной из главных тенденций в за-
падногерманской историографии стало раз-
витие идеи об отсутствии преемственности 
между Веймарской республикой и Третьим 
рейхом: нацизм рассматривался как отклоне-
ние от «правильной» траектории историческо-
го развития, а приход Гитлера к власти – как 
«случайный эксцесс немецкой истории» [7, 
с. 101]. Распространение подобной точки зре-
ния подкрепляло сформировавшееся после 
окончания войны представление о немцах как 
главных жертвах войны. Причем понимание 
жертвы настолько трансформировалось в по-
слевоенной ФРГ, что стало применимо прак-
тически ко всем слоям общества: помимо ре-
альных жертв нацистского режима появились 
«жертвы судьбы» (гражданское население), 
жертвы «диффамации» со стороны держав-
союзниц (участники боевых действий) и т. д.

Йорг Эхтернкамп отмечал, что воен-
ное и послевоенное время образовали для 
общества 1950‑х годов «единый временной 
отрезок, полный лишений и  страданий» 

[15, с. 85], что усугубляло позицию «немцы 
ни о чьих страданиях, кроме своих, не хотели 
слышать» [10, с. 20]. Она распространялась 
в сфере науки и образования и подкреплялась 
появлявшимися произведениями искусства, 
принимавшими апологетический тон. На-
пример, в учебниках 1950‑х годов «не упо-
минали о преступлениях нацизма, а инфор-
мация о военных кампаниях не сопровожда-
лась фактами о преступлениях вермахта» [7, 
с. 102], при этом находила подтверждение 
«перспектива жертвы»: пристальное внима-
ние уделялось немецким беженцам и немцам, 
изгнанным из Восточной Европы. Подобная 
«память жертв» нашла отражение в мемуарах, 
беллетристике, художественной литературе 
и кинематографе (романы «Опросный лист» 
Эрнста фон Саломона, «Сталинградский 
врач» Хайнца Конзалика, «Операция Барба-
росса» Пауля Карелла, «Это началось на Вис-
ле» и «Конец на Эльбе» Юргена Торвальда; 
фильм «Ночь над Готенхафеном» Франка 
Висбара и др.).

Критика культуры памяти 1950‑х 
годов в произведениях участниц «Группы 
47» Ильзе Айхингер и Ингеборг Бахман. Как 
отмечает Ю. Шеррер, идея проработки про-
шлого (Vergangenheitsverarbeitung) возникла 
«из осознания ответственности за преем-
ственность и разрывы в культуре и обществе» 
[14, с. 91], поэтому этап забвения 1950‑х го-
дов был необходим для дальнейшей прора-
ботки травмы Второй мировой войны. Хотя 
забвение являлось преобладающей тенден-
цией западногерманской культуры памяти 
1950‑х годов, в обществе оставались те, кто 
отдавал предпочтение сохранению памяти 
о войне и подвергал национальное прошлое 
критическому осмыслению. Переход к новой 
фазе немецкой культуры памяти наступил 
в середине 1960‑х годов и был вызван, в том 
числе, приходом «поколения 1968‑го года», 
настроенного на критическое обсуждение 
истории и проработку прошлого, но подго-
товка к этому этапу развития культуры па-
мяти началась уже в 1950‑е годы, несмотря 
на общее забвение памяти.



50

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

Весомый вклад в трансформацию куль-
туры памяти в 1950‑е годы внесли авторы 
литературной «Группы 47», творческого 
объединения, собравшего основных авторов 
послевоенных ФРГ, Австрии и Швейцарии. 
Главными задачами объединения являлось 
обновление литературы и выработка нового 
языка и художественных средств для про-
работки травматического опыта прошлого. 
Формально встречи объединения проходили 
с 1947 по 1977 год, но расцвет «Группы 47» 
и пик ее влияния на общественное сознание, 
в  частности, культуру памяти, пришелся 
на 1950‑е – начало 1960‑х годов. Начавшийся 
с середины 1960‑х годов распад объединения, 
по мнению Е. С. Москалевой, был напрямую 
связан со сменой поколений, в результате 
которой «выявилось расхождение идеоло-
гических и политических позиций членов 
объединения» [8, с. 309]. Но в 1950‑е годы 
это расхождение еще не было так заметно, 
а участников «Группы 47» объединяла потреб-
ность преодоления замалчивания и отказа 
от воспоминаний о прошлом – основных тен-
денций сложившейся после войны культуры 
памяти.

Критика культуры памяти 1950‑х годов 
заметна в творчестве многих авторов «Группы 
47», но произведения Ильзе Айхингер и Ин-
геборг Бахман представляют, с точки зрения 
развития культуры памяти, особый интерес. 
С одной стороны, их взгляды на память и па-
мятование соотносятся с общим вектором 
развития «Группы 47», с другой – представля-
ют иную перспективу на память о прошлом. 
Необходимо принять во внимание, во‑пер-
вых, гендерные различия: возникновение 
«Группы 47» связано с американским лагерем 
для немецких военнопленных в Форт Гетти, 
и большая часть мужчин-участников объе-
динения, особенно в первые годы его суще-
ствования, имела опыт военных действий, 
являлась членами вермахта или Гитлерюгенд. 
Айхингер и Бахман пережили войну с дру-
гой стороны – в оккупированной нацистами 
Австрии. Во-вторых, отметим национальные 
различия: основные литературные достиже-

ние писательниц связаны с ФРГ и «Группой 
47», но родная Австрия всегда оставалась для 
них в центре внимания: у Айхингер важным 
художественным пространством была Вена, 
а Бахман часто размышляла об австрийской 
культуре памяти, которая во многом была 
схожа с западногерманской. В творчестве обе-
их писательниц можно выделить несколько 
особенностей, отражающих критику культур 
памяти ФРГ и Австрии 1950‑х годов и их по-
следующую трансформацию:

−	 огласка вместо коллективного умол-
чания;

−	 опасность забвения из-за угрозы по-
вторения прошлого;

−	 вопрос вины и ответственности 
за национальное прошлое;

−	 возвращение понятию «жертва» пер-
воначального значения.

Огласка вместо коллективного мол-
чания. Творчество участников «Группы 47», 
в частности Ильзе Айхингер и Ингеборг Бах-
ман, стало оппозицией основным тенденциям 
западногерманской культуры памяти 1950‑х 
годов. Если главной стратегией послевоен-
ной Erinnerungskultur было забвение, которое 
проявлялось в форме «коллективного умолча-
ния», то в творчестве Айхингер и Бахман про-
шлое – наоборот – предается огласке, получая 
отражение в историческом повествовании 
(роман «Великая надежда» и рассказ «Чет-
вертые врата» И. Айхингер, рассказ «Jugend in 
einer österreichischen Stadt» И. Бахман), в вос-
поминаниях (рассказ «Kleist, Moos, Fasane» 
И. Айхингер) и в демонстрации послевоен-
ных «руин» (радиопьесы «Цикады» И. Бахман 
и «Пуговицы» И. Айхингер, рассказ «Unter 
Mördern und Irren» И. Бахман).

Опасность забвения из-за угрозы по-
вторения прошлого. По типологии Ассман 
забвение может выступать не только залогом 
будущего, позволяющим обществу найти поч-
ву для новых начинаний, инноваций и пре-
образований, или фильтром, отсеивающим 
лишнюю информацию, которая не может со-
храниться в памяти, например, из-за ее огра-
ничений по объему, но и «оружием», скры-



51

⇒  Теория  и  история культуры

вающим преступления прошлого. Ассман 
обозначила такое забвение как негативное, 
и именно к нему апеллируют в своих произ-
ведениях Ингеборг Бахман и Ильзе Айхин-
гер, когда обращают внимание на опасность 
забвения для будущего ФРГ и Австрии и их 
демократического строя.

Например, в  радиопьесе «Пуговицы» 
(Knöpfe, 1953) Ильзе Айхингер через образы 
фабрики по сортировке декоративных пуго-
виц и ее работниц критикует как капитализм 
и связанную с ним опасность «овеществле-
ния» людей и утраты ими своей идентично-
сти, так и нацизм, и послевоенное общество 
1950‑х годов, подавлявшее память о недавнем 
прошлом [21, s. 320]. Центральным мотивом 
радиопьесы становится превращение работ-
ниц фабрики в пуговицы, которое имплицит-
но транслирует память о Холокосте: между 
фабричным производством пуговиц и экс-
плуатацией узников концлагерей в военные 
годы можно провести однозначную парал-
лель. В годы войны заключенные концлагерей 
использовались как рабочая сила для прину-
дительного труда, что обеспечивало, с одной 
стороны, финансовую прибыль, с другой – 
уничтожение трудом. Ассоциации с лагерями 
смерти возникают в описании расположения 
фабрики – рядом с железнодорожными путя-
ми, ставшими символом депортаций в произ-
ведениях массовой культуры, посвящённых 
Холокосту. Шум, сопровождающий работу 
женщин на фабрике, героини радиопьесы 
сравнивают с «электрическими печами» [16, 
s. 18], а в тексте радиопьесы Айхингер дела-
ет акцент на ощущении страха, который ов-
ладевает работницами фабрики, когда они 
слышат этот шум, который, как выяснится 
впоследствии, сопровождает их превращение 
в пуговицы. По мнению М. Герлоф, это отсы-
лает к психологическому состоянию узников 
концлагерей, и через данные образы и моти-
вы «память о Холокосте врывается в повсед-
невную жизнь послевоенного общества» [21, 
s. 328, 331].

Еще один яркий пример опасности заб-
вения для настоящего и будущего и критики 

существовавшей на тот момент культуры па-
мяти представлен в рассказе Ингеборг Бах-
ман «Unter Mördern und Irren», посвященном 
австрийской действительности 1950‑х годов. 
Хотя основным пространством в рассказе 
становится послевоенная Вена, его действие 
легко можно было бы перенести на запад-
ногерманские реалии того же периода: рас-
сказ «Unter Mördern und Irren» стал худо-
жественным отражением опасений Бахман, 
считавшей, что обществу – как в Австрии, 
так и  в  ФРГ – обязательно требовалась 
Trauerarbeit, т. е. «работа с  горем», прора-
ботка культурной травмы, которую нанесла 
Вторая мировая война [22, p. 185]. По мне-
нию Бахман, Trauerarbeit дает возможность 
не только преодоления травмы, но и после-
дующего обновления во всех сферах жизни, 
однако господствующее в обществе забвение 
помешало этим процессам; именно такое об-
щество представлено писательницей в расска-
зе «Unter Mördern und Irren» [20, p. 46]. По-
вествование выстраивается вокруг четырех 
героев, судьбы которых иллюстрируют по-
литическую и культурную преемственность, 
связывающую Австрию военного и послево-
енного времени. Все главные герои – писатель 
Хадерер, издатель Хуттер, историк Раницки 
и журналист Бертони – были тесно связаны 
с нацистским режимом в годы войны, а после 
войны оказались важной частью демократи-
ческого общества, которая несла ответствен-
ность за восстановление страны [18].

На  первый взгляд кажется, что речь 
идет о позитивном забвении по классифи-
кации забвения Ассман, которое, частич-
но стирая воспоминания о прошлом, в том 
числе о  прежней национальной идентич-
ности, позволяет обществу двигаться даль-
ше «с чистого листа», обновляясь [4, с. 44]. 
Но  раскрывая характеры героев, Бахман 
демонстрирует, что их мировоззрение по-
сле войны не изменилось: Хадерер и Хуттер 
вспоминают о своем военном прошлом как 
о собственном героизме, а Бертони и Раниц-
ки, пусть и не высказывают открыто тоски 
по прежнему режиму, к новой Австрии от-



52

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

носятся по-конформистски [18; 20, p. 48–49]. 
Такую функцию забвения Ассман назвала 
совиновной или охранительной – подобное 
негативное забвение позволяет преступникам 
скрыть преступления и избавиться от ответ-
ственности за них. Между государством и его 
гражданами вне зависимости от их прошлого 
установился своеобразный консенсус, позво-
ливший найти тонкий баланс между проти-
воположными проявлениями забвения. Как 
показал исторический опыт, послевоенное 
восстановление – как Австрии, так и ФРГ – 
было невозможно без привлечения бывших 
сторонников нацистского режима, что в свою 
очередь требовало забвения, хотя бы времен-
ного. Однако Бахман отвергает идею о том, 
что забвение может нести пользу обществу, 
обращаясь именно к негативному забвению 
памяти преступников: латентные агрессия 
и «авторитарно-фашистские черты» главных 
героев рассказа – не что иное, как конформ-
ность послевоенного общества, которое в лю-
бой момент могло снова обратиться к откры-
той агрессии и насилию [19, s. 106].

Вопрос вины и  ответственности 
за свое прошлое. Критическое осмысление 
прошлого возобновило общественную дис-
куссию о вине немецкого народа, начавшуюся 
сразу после окончания войны по инициати-
ве властей американской зоны оккупации. 
Дискуссия реактуализировалась уже в 1960‑е 
годы, заметно ослабев в 1950‑е годы, но даже 
в это десятилетие в творчестве многих ав-
торов «Группы 47» ставятся вопросы вины 
и ответственности как отдельной личности, 
так и всей нации за свое прошлое.

В качестве примера можно обратиться 
к  радиопьесе Ингеборг Бахман «Цикады» 
(Die Zikaden, 1955). Развитие радиовещания 
открыло авторам новые технические и худо-
жественные возможности, что сделало мотив 
эскапизма одним из характерных для немец-
коязычной радиодраматургии 1950‑х годов. 
Этот мотив лег в  основу «Цикад», однако 
писательница придала ему нетрадиционную 
трактовку: осознание бессмысленности бег-
ства от действительности, привлекательного 

в первые послевоенные годы, когда страна 
превратилась в  «руины», привело Бахман 
к его критике.

Мотив эскапизма характерен для 
всех ее радиопьес, но,  вероятно, создание 
литературно-драматургической утопии для 
писательницы – попытка пережить детскую 
травму. Сама Бахман не раз вспоминала, как 
нацисты входили в ее родной Клагенфурт, ка-
кое впечатление это произвело на нее [22, p. 
185]. Однако утопия райского острова в Сре-
диземном море, на котором оказываются ге-
рои «Цикад», иллюзорна: остров становится 
царством забвения, где изоляция и бегство 
в собственные нарциссические мечты пре-
вращают героев в одиноких цикад. Но если 
у Платона, к диалогам которого восходит мо-
тив превращения человека в цикаду, эта ме-
таморфоза является даром муз, в «Цикадах» 
она лишает людей памяти и идентичности, 
на что обращает внимание Робинзон, один 
из главных героев радиопьесы: «У меня нет 
истории. Нет вины, отягощающей совесть, нет 
несчастья, неотступно следующего за мной, 
нет ничего, в чем пришлось бы каяться. Никто 
не расплачивается за то, что я здесь» [11, с. 69].

Вопрос личной ответственности, «…вы-
бора между тем, чтобы дать себя усыпить, 
и тем, чтобы дать себя предупредить», ста-
новится ключевым в радиопьесе, чем Коэн 
Ванхэгендорен объясняет ее название: 
именно через образ цикады и аудиальные 
возможности жанра радиопьесы Бахман 
поднимает вопрос вины и ответственности 
и делает возможным художественную ре-
презентацию травмы [24, p. 147]. «Цикады» 
считаются самой музыкально структури-
рованной радиопьесой Бахман, в которой 
музыкальные фрагменты не просто играют 
роль фоновых декораций, что было типич-
но для немецких радиопьес 1950‑х годов, 
но и становятся важным композиционным 
и сюжетным элементом. Такой эффект был 
достигнут благодаря сотрудничеству Бахман 
с немецким композитором Гансом Вернером 
Хенце. В середине 1950‑х годов Хенце, как 
и многие деятели культуры, уехал из Герма-



53

⇒  Теория  и  история культуры

нии: с окончанием войны наследие нацизма 
в ФРГ не исчезло, что вынуждало многих 
покидать страну, но со временем «бегство» 
превращалось в изоляцию от общества. Бах-
ман и Хенце, понявшие опасность эскапизма 
в жизни, в «Цикадах» перенесли это ощуще-
ние на сюжетную канву радиопьесы: бегство 
от мира, прошлого, вины, ответственности, 
травмы возможно только в условиях абсолют-
ной изоляции и «превращении» в «цикаду». 
И островитяне не могут убежать от травмы 
прошлого и ответственности за него и пото-
му «потеряны в своей тоске», «заколдованы, 
но обречены на проклятие» [22, p. 196].

Возвращение понятия «жертва» насто-
ящим жертвам войны. Одной из характер-
ных черт западногерманской культуры па-
мяти 1950‑х годов и следствием избиратель-
ного забвения стала трансформация понятия 
«жертва»: сложившийся после войны жерт-
венный нарратив приписывал понятие «жерт-
ва» самим немцам, «отбирая» его у жертв не-
немецкого происхождения. Однако в творче-
стве авторов «Группы 47», где стали возникать 
образы евреев, узников концлагерей, жертв 
Холокоста, понятию «жертва» постепенно 
возвращалось его первоначальное значение, 
что можно заметить, например, в произве-
дениях Ильзе Айхингер – романе «Великая 
надежда» (Die größere Hoffnung, 1948), рассказе 
«Четвертые врата» (Das vierte Tor, 1948), ради-
опьесе «Пуговицы» (Knöpfe, 1953).

Роман «Великая надежда» был нетипич-
ным явлением в  послевоенной немецкоя-
зычной литературе: в романе затрагивалась 
тема Холокоста и судьбы еврейского народа 
в годы войны, хотя само слово «концлагерь» 
в нем ни разу не упомянуто, как и имена пре-
ступников и высших чинов Третьего рейха. 
В романе важна не только едва ли не впервые 
в немецкоязычной литературе поднятая те-
матика, но и представленный в романе образ 
жертвы – ребенка-полукровки с еврейскими 
корнями, пытающейся скрыться от преследо-
ваний в оккупированной Вене.

Точный возраст главной героини Эллен 
в романе не указан, но из контекста легко по-

нять, что перед читателем – ребенок. Косвенно 
это подтверждается биографией писательни-
цы, поскольку в основе «Великой надежды» 
лежат воспоминания о детских годах, прове-
денных ею в Вене военного времени: «Система 
тотальной слежки и депортации, страх шагов 
на лестнице и звонка в дверь – всё зафиксиро-
вано детскими глазами» [13]. Детский взгляд 
на войну и оккупацию позволяет представить 
вопрос вины через перспективу невинного 
человека, каким является ребенок в художе-
ственном мире романа, поскольку дети осоз-
нают, что несут чужую «вину», но не понима-
ют причин происходящего: «Родители наших 
родителей ставятся нам в вину. Мы виноваты, 
что мы здесь, виноваты, что каждую ночь рас-
тем. Простите нам эту вину» [1, с. 57]. Воспри-
нимая войну глазами ребенка, читатель видит 
ее изнутри и осознает простую правду, кото-
рую «наивно» произносят дети: жертвами этой 
войны становятся по праву крови, лишь из-за 
происхождения.

Аналогичный прием использован в рас-
сказе «Четвертые врата», традиционно публи-
куемом вместе с «Великой надеждой»: в цен-
тре повествования снова дети «неарийского 
происхождения», которые едут на трамвае 
в сторону «четвертых ворот», ведущих к еврей-
скому кладбищу. Особое внимание обращает 
на себя описание города, в котором в единый 
ассоциативный ряд поставлены «еврейское 
кладбище» (auf dem jüdischen Friedhof) и «то-
ска эмигрантов по дому» (das Heimweh der 
Emigranten in Schanghai, Chicago und Sydney), 
«последняя надежда переселенных» (die letzte 
Hoffnung der Verschleppten), «последний вздох 
убитых» (der letzte Seufzer der Getöteten), что 
акцентирует представленный образ жертвы 
еврейского происхождения [17, с. 273]. Поня-
тие «жертва» Айхингер использует в романе 
и рассказе буквально: речь не о самовоспри-
ятии немцами себя в качестве жертв, что ха-
рактерно для культуры памяти 1950‑х годов, 
а об объективной реальности, в которой евреи 
стали жертвами нацистского режима.

Если «Великая надежда» и «Четвертые 
врата» говорили с читателем о войне, концла-



54

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

герях, Холокосте и жертвах среди евреев от-
крыто, в радиопьесе «Пуговицы» Айхингер 
обращается к проблеме жертвы войны ме-
тафорически, используя символику, мотивы 
и аллюзии. Как уже упоминалось выше, в са-
мой фабрике угадывается аллюзия на концла-
герь: шум на фабрике, напоминающий треск 
огня, ассоциируется с газовыми камерами, 
а сам процесс превращения девушек в пуго-
вицы напоминает уничтожение жертв лагерей 
[16]. Стоит отметить, что в романе и рассказе 
акцент был сделан на возрасте и происхож-
дении жертвы, в то время как в радиопьесе 
значимым становится гендерный аспект. В ра-
диопьесе мы наблюдаем «естественное» для 
нацистского режима распределение ролей, 
в котором мужчины олицетворяют власть, 
финансовую мощь и социальную защищен-
ность; в такой же роли в отношении работниц 
выступают мужские персонажи [21, s. 335].

Как отмечал отечественный филолог 
и исследователь «Группы 47» Е. А. Зачевский, 
после войны «буржуазные демократы», поли-
тики и публицисты, составившие впослед-
ствии ядро литературного объединения, 
«эмигрировали в литературу», видя в ней 
возможность влияния и воздействия на обще-
ственное сознание. Тем самым творчество ав-
торов «Группы 47» стало «оппозицией поли-
тике реставрации, ремилитаризации и реван-
шизма», характерным для послевоенной ФРГ 
[6, с. 82, 90]. Пока в обществе царило забвение 
и умолчание, участники «Группы 47» стреми-
лись «отразить социально-политическую про-
блематику времени» и «напомнить об опас-
ности возрождения фашизма и милитаризма 
в стране» [6, с. 79–80].

На примере творчества двух авторов объ-
единения – австрийских писательниц Иль-
зе Айхингер и Ингеборг Бахман, ставших 
в 1950‑е годы одними из ведущих участников 
«Группы 47», мы проследили трансформации, 
которые начала претерпевать послевоенная 
западногерманская культура памяти. Обе пи-
сательницы, понимая травматичность Второй 
мировой войны как для отдельного челове-
ка (из личного опыта), так и для всей нации, 

отвергали забвение как здоровую реакцию 
на культурную травму прошлого. Айхингер 
и Бахман обладали индивидуальным подхо-
дом к вопросу памяти и собственными сред-
ствами проработки травмы, однако для обеих 
понимание травматического опыта оказалось 
невозможным без его «озвучивания» – в вер-
бальной или аудиальной форме.

В творчестве Айхингер и Бахман кри-
тике и переосмыслению подвергаются все 
ключевые компоненты культуры памяти 
1950‑х годов. Вместо забвения и умолчания 
прошлое предается огласке. В  некоторых 
произведениях это происходит более мета-
форично, но даже в них легко угадываются 
аллюзии на военное прошлое. Более того, 
писательницы не просто обозначают куль-
турную травму прошлого и стараются го-
ворить о ней настолько открыто, насколько 
позволяют в первую очередь возможности 
языка, но и пытаются объяснить, почему заб-
вение, доминировавшее в 1950‑е годы, опас-
но и потенциально губительно для немецко-
го и австрийского будущего. Значительной 
трансформации подвергается представление 
о жертве: в публичном пространстве продол-
жало бытовать мнение о немцах как жертвах 
войны (по сути, этот вид памяти схож с тем, 
что Алейда Ассман называла «памятью пре-
ступников»). Но Айхингер и Бахман, чувствуя 
амбивалентность понятия «жертва», в своем 
творчестве обращают внимание на тех, к кому 
оно применимо без кавычек, – на евреев, де-
тей, женщин и других жертв лагерей и на-
цистского режима.

Критическое отношение к  прошлому 
и к сложившейся после войны культуре па-
мяти было тем звеном, которое объединяло 
авторов, участвовавших в собраниях «Груп-
пы 47». Можно сказать, что творчество авто-
ров этого литературного объединения стало 
своего рода маркером трансформации куль-
туры памяти ФРГ и одновременно и пред-
восхитило, и обозначило переход к новой 
фазе Erinnerungskultur в западногерманской 
культуре на рубеже 1950–1960‑х годов. Од-
нако мы отмечали, что в связи с гендерным 



55

⇒  Теория  и  история культуры

и  национальным вопросами творчество 
Ильзе Айхингер и Ингеборг Бахман стоит 
особняком от произведений многих авторов 
«Группы 47», в связи с чем вопрос о других 

стратегиях репрезентации и критики куль-
туры памяти в  творчестве авторов этого 
литературного объединения требует даль-
нейшего исследования.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Айхингер И. Великая надежда / перевод с немецкого Е. Баевской. Москва: Издательство АСТ, 2022. 320 с.

2.	 Александер Дж. Культурная травма и коллективная идентичность. Социологический журнал. 
2012. № 3. С. 5–40. [Электронный ресурс]. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/kulturnaya-travma-
i-kollektivnaya-identichnost

3.	 Ассман А. Длинная тень прошлого: мемориальная культура и историческая политика / перевод 
с немецкого Б. Хлебникова. Москва: Новое литературное обозрение, 2014. 323 с.

4.	 Ассман А. Забвение истории – одержимость историей / перевод с немецкого Б. Хлебникова. Москва: 
Новое литературное обозрение, 2019. 552 с.

5.	 Ассман А. Новое недовольство мемориальной культурой / перевод с немецкого Б. Хлебникова. Мо-
сква: Новое литературное обозрение, 2016. 232 с.

6.	 Зачевский Е. А. «Группа 47» и история послевоенной немецкой литературы. В 2‑х томах. Т. 1. Санкт-
Петербург: Крига, 2020. 768 с.

7.	 Кауганов Е. Л. Дебаты о коллективной вине в Западной Германии (1945–1950‑е годы) // Обсерватория 
культуры. 2015. № 1. С. 99–103.

8.	 Москалева Е. С. Становление «Литературы развалин»: объединение «Группа 47». Научно-технические 
ведомости Санкт-Петербургского государственного политехнического университета. Общество. 
Коммуникация. Образование. 2014. № 1 (191). С. 307–310. [Электронный ресурс]. URL: https://cy-
berleninka.ru/article/n/stanovlenie-literatury-razvalin-obedinenie-gruppa‑47

9.	 Мысливец Н. Л., Романов О. А. Историческая память как социокультурный феномен: опыт социо-
логической реконструкции. Вестник РУДН. Серия: Социология. 2018. № 1. С. 9–19. [Электронный 
ресурс]. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/istoricheskaya-pamyat-kak-sotsiokulturnyy-fenomen-opyt-
sotsiologicheskoy-rekonstruktsii

10.	 Новикова М. В. Проблема национальной травмы в коллективной памяти немцев объединенной 
Германии. Вестник РГГУ. Серия: Политология. История. Международные отношения. 2021. № 2. 
С. 117–126. [Электронный ресурс]. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/problema-natsionalnoy-travmy-
v-kollektivnoy-pamyati-nemtsev-obedinennoy-germanii

11.	 Ночной разговор с палачом: Радиопьесы Австрии, Германии, Швейцарии / Сост. И. М. Чернова; 
Предисл. И. М. Черновой. Москва: Искусство, 1991. 224 с.

12.	 Фолльнхальс К. Критический анализ национал-социализма в современной (западно)германской 
истории и германском обществе после 1945 года // Отношение к прошлому. Осмысление Германией 
двух ее диктатур. Москва: Политическая энциклопедия, 2018. С. 31–44.

13.	 Фомичева О. Ильзе Айхингер. Великая надежда. Волга. 2000. № 4. [Электронный ресурс]. URL: 
https://magazines.gorky.media/volga/2000/4/ilze-ajhinger-velikaya-nadezhda.html

14.	 Шеррер Ю. Германия и Франция: проработка прошлого // Pro et Contra. 2009. Том 13. № 3–4 (46). 
С. 89–108.

15.	 Эхтернкамп Й. «Немецкая катастрофа»? О публичной памяти о Второй мировой войне в Германии. 
Неприкосновенный запас. 2005. № 2–3 (40–41). С. 83–87. [Электронный ресурс]. URL: https://magazines.
gorky.media/nz/2005/2/nemeczkaya-katastrofa-o-publichnoj-pamyati-o-vtoroj-mirovoj-vojne-v-germanii.html



56

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 4 (114) июль – август ⇒

16.	 Aichinger I. Auckland: Vier Hörspiele. Frankfurt am Main: Fischer Verlag, 2012. 332 p.

17.	 Aichinger I. Die Größere Hoffnung. Frankfurt am Main: Fischer Verlag, 1995. 288 p.

18.	 Bachmann I. Das dreißigste Jahr: Erzählungen. München: Piper Verlag, 2005. 192 p.

19.	 Bartsch K. Ingeborg Bachmann. Stuttgart, Weimar: J. B. Metzler Verlag, 1997. 208 p.

20.	 Decker C. «Wenn je etwas gut und ganz werden soll»: Bachmann‘s «Unter Mördern und Irren» and the 
Political Culture of the «Stammtisch» // Modern Austrian Literature. 1996. Pp. 43–56.

21.	 Gerlof M. Tonspuren, Erinnerungen an den Holocaust im Hörspiel der DDR. Berlin, New York: De Gruyter, 
2010. 396 p.

22.	 Jeffery L. Collective Responsibility in Ingeborg Bachmann and Hans Werner Henze’s Radio Drama The Cica-
das // Radio Art and Music: Culture, Aesthetics, Politics. Minneapolis: Lexington Books, 2020. Pp. 185–205.

23.	 Lübbe Н. Vom Parteigenossen zum Bundesbürger. Uber beschwiegene und historisierte Vergangenheiten. 
München: Wilhelm Fink Verlag, 2007. 143 p.

24.	 Vanhaegendoren K. Die Zikadenmetapher in Ingeborg Bachmanns Die Zikaden: Lebensflucht und Lebensmut 
// Seminar: A Journal of Germanic Studies. University of Toronto Press, 2006. Vol. 42. № . 2. Pp. 135–154.

*

Поступила в редакцию 07.08.2023


