
76

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

СЕМИОТИКА МАСКИ  
В БАЛЕТНОМ ИСКУССТВЕ

УДК 791.6; 792.8
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-3113-76-83

А . В .  Т р у н ц о в а
Московский государственный институт культуры,  
Химки, Московский регион, Российская Федерация 
e-mail: truntsova_a@mail.ru

Аннотация: В статье рассматривается маска как самостоятельный знак в русской семиотической си-
стеме. Исследуются источники формирования принципа масочности в русском балетном искусстве. 
Разбирается смысловое содержание русской маски, оказавшей влияние на мировое искусство. Исто-
рия маски восходит к ряженым – участникам народных праздников. В придворном и крепостном 
балете XVIII века маски доминировали над актёрской выразительностью открытого лица танцов-
щика, что было связанно с античными традициями и традициями итальянских карнавалов, а так-
же – популярной комедией дель арте. В балете XX века возможности масок возросли. Появились 
психологические, политические маски. В балете сформулированы основные требования к маске, 
включающие выразительность, фактурность и лёгкость. Существующее разнообразие масок в жиз-
ни и балете ситуативно и сюжетно ограничено. Многие известные танцовщики выступали в масоч-
ных спектаклях. Периодическое возвращение кода масок происходит в период социальных потря-
сений, а затем отображается в балетных текстах.

Ключевые слова: балет, искусство, культура, код, маска, человек, лицо, смысл.

Для цитирования: Трунцова А.В. Семиотика маски в балетном искусстве // Вестник Москов-
ского государственного университета культуры и искусств. 2023. №3 (113). С. 76-83. http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2023-3113-76-83

SEMIOTICS OF THE MASK IN THE BALLET ART

A n a s t a s i a  V.  T r u n t s o v a
Moscow State Institute of Culture,  
Khimki, Moscow region, Russian Federation 
e-mail: truntsova_a@mail.ru

Abstract: The article considers the mask as an independent sign in the Russian semiotic system. The sourc-
es of the formation of the principle of masquerade in Russian ballet art are investigated. The semantic con-
tent of the Russian mask, which influenced world art, is analyzed. The history of the mask goes back to the 
mummers – participants in folk holidays. In the court and fortress ballet of the 18th century, masks domi-

ТРУНЦОВА АНАСТАСИЯ ВЛАДИМИРОВНА – магистр 1 курса кафедры культурологии, факультет го-
сударственной культурной политики, Московский государственный институт культуры

TRUNTSOVA ANASTASIA VLADIMIROVNA – undergraduate student, Department of Cultural Studies, Faculty 
of State Cultural Policy, Moscow State Institute of Culture

© Трунцова А.В., 2023



77

⇒  Художественная культура: история и современность

ТРУНЦОВА АНАСТАСИЯ ВЛАДИМИРОВНА – магистр 1 курса кафедры культурологии, факультет го-
сударственной культурной политики, Московский государственный институт культуры

TRUNTSOVA ANASTASIA VLADIMIROVNA – undergraduate student, Department of Cultural Studies, Faculty 
of State Cultural Policy, Moscow State Institute of Culture

© Трунцова А.В., 2023

Маска – это предмет или накладка 
на лицо. В код отечественной культуры она 
вошла в XIII веке. Лат. Masca – «призрак». Для 
большинства культур это феномен, имеющий 
ритуальный характер. Маску надевают, чтобы 
изменить свою сущность. Двойственный ха-
рактер маски заключается в следующем: она 
воплощает божественное или демоническое 
начало. Следует различать маски в прямом 
смысле и маски в кавычках, то есть в пере-
носном смысле. Последние относятся к вто-
ричному коду. Дискурс «надеваемой маски» 
особым образом соизмеряет человека с ми-
ром. Поэтому «сокрытие» индивида как его 
«растворение» в мире – это первоначальный 
смысл существования без лица. Количество 
масок по переживаниям в каждом событии 
всегда больше, чем нужно. Из набора масок 
складывается доступное для дискурса власти 
«лицо» человека. Субъект не получает полной 
защиты в маске, остаётся «зазор» между ней 
и лицом. Тем самым определяется смысл неко-
торой изначальной игры-неправды, заложен-
ный в человеческом существовании. «Непод-
вижность» маски символизирует потребность 
человека овладеть событием, ускользающим 
от сознания. Смерть не просто уравнивает 
маску с лицом, а превращается в её подобие.

Маски античной культуры можно сим-
волически представить следующим образом. 
У Гераклита – «плачущая маска». Он оплакива-
ет мир, который знает. Маска Демокрита есть 
смех. Ещё одна из масок – это «ироническая 

улыбка» Сократа; в ней смешиваются смех 
и слёзы. Античная маска существует как бы 
сама по себе; она, тем не менее, пытается 
«захватить» объект, не будучи связана с ним 
логически. Феномен не может пребывать 
в маске целиком. «Надевание» маски есть 
отказ от собственной индивидуальности, 
но она (маска) одновременно возносит ее. 
Это происходит благодаря свойству маски 
«скрывать-показывать». В связи с маской воз-
никает мотив тайны. Платон прибегает к ис-
пользованию имён-масок. Он «присутству-
ет» в диалогах под маской своих персонажей. 
К. Блазис справедливо считает, что традиция 
масок возникла в античности. Он называет 
основные античные маски [3, с. 126]. В грече-
ском театре в масках играли люди и незамет-
но – Боги. Человек, надевший маску, по тра-
диции считался наделённым божественным 
даром. Греческое слово, обозначающее театр, 
имело смысл места, где среди зрителей при-
сутствовали Боги [16, с. 190]. Одним из источ-
ников зарождения балета является греческий 
театр. Именно там, внутри драмы, исполня-
лись первые хореографические миниатюры, 
а затем – и развёрнутые танцевальные куски. 
Исполнители наделялись масками, которые 
влияли на постановку хореографического 
текста. Уже в это время – во многом благо-
даря маскам – танцевальные движения ста-
ли наделяться неким смыслом и отдельные 
из них переходили в разряд символов. Так, 
величественно вздымаемые, округлые руки 

nated the actor’s expressiveness of the dancer’s open face, which was associated with ancient traditions and 
the traditions of Italian carnivals, and the popular commedia dell’ arte. In the ballet of the 20th century, 
the possibilities of masks increased. Psychological, political masks appeared. The ballet formulates the ba-
sic requirements for a mask, including expressiveness, texture and lightness. The existing variety of masks 
in life and ballet is situationally and subjectively limited. Many famous dancers performed in masked per-
formances. The periodic return of the code of masks occurs during a period of social upheaval, and then is 
displayed in ballet texts.

Keywords: ballet, art, culture, code, mask, person, face, meaning.

For citation: Truntsova A.V. Semiotics of masks in ballet art. The Bulletin of Moscow State Uni-
versity of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 3 (113), pp. 76-83. (In Russ.). http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2023-3113-76-83



78

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

в статуарной позе символизируют достоин-
ство и недосягаемость Богов. А ритмические 
па де буре в круговом построении стали сим-
волом Диониса. Именно в его культе испол-
нялись общественные танцы, напоминающие 
русские хороводы, в них участвовали все сво-
бодные, люди полиса. Нередко они танцевали 
в масках, что позволяло им чувствовать себя 
более раскованно в дионисийских мистериях. 
И в наше время подобные движения подсозна-
тельно раскодируются как символ хмельного 
веселья. В. М. Межуев подчёркивает роль ди-
онисийской пляски в мироощущении антич-
ного человека [12, с. 200]. В балете «Спартак» 
Ю. Н. Григоровича (на античную тему) маска 
сатира переосмыслена, она наделена новой 
знаковой формой. Участники празднества 
Красса надевают маски, благодаря чему чув-
ствуют себя безнаказанно и разнузданно. Их 
движения становятся животноподобными. 
Они мучают и истязают Фригию.

Каждой маске присущ соответствующий 
ритм, танец, музыка. Костюмы, аксессуары 
призваны сохранять следы маски. Однако, 
по мнению Е. Я. Шейниной, маски в античной 
(а затем в европейской) культуре целостного 
образа не создают. У маски может быть над-
стройка в виде перьев, бисера, материи. Она 
возвышается над маской и частично «поглоща-
ет» её [18, с. 501–502]. А. А. Пелипенко полагает, 
что в логоцентричной цивилизации глубинное 
содержание замаскировано. Он употребляет 
понятие «маска культуры» [13, с. 556].

В языческой Руси маски надевали жрецы 
в ритуальных целях. Позднее маски начали ис-
пользовать для празднования Коляды и Мас-
леницы. По улицам ходили ряженые в медве-
дя, быка, козу, гуся и других. Личины-маски 
делали из бересты. Ряженые собирали дары 
и благословляли хозяев. Сами маски называли 
«хари» или «лярвы». Они символизировали 
языческого Велеса. Не ранее XII–XIII веков 
появились маски «кузнеца», «коновала», «гон-
чара». В ходе игры нужно было угадать ряже-
ного. Если его узнавали, то ряженый снимал 
маску. Но прочих ряженых возглавлял парень 
в маске из глины, который нёс символического 

«коня». Позднее маски носили скоморохи. Ин-
тересно, что фольклорный цикл «Скоморохи» 
поставил И. А. Моисеев в 1980 г [15, с. 609]. 
Г. Д. Алексидзе поставил в Камерном театре 
хореографическую миниатюру «Скоморохи» 
[1, с. 161]. В балете Ю. Н. Григоровича «Иван 
Грозный» используются скоморошьи маски. 
Царь появляется в маске, что наводит ужас 
на бояр. Языческий символ, используемый 
православным царём, свидетельствует о его 
жестокости и отступничестве.

В европейской культуре маски были не-
отъемлемым символом народных карнавалов, 
которые были запрещены церковной властью 
как богохульные. Маски с этого времени ста-
новятся табуированным знаком. В России по-
добным преследованиям подвергались скомо-
рохи, носившие маски. Но в эпоху Ренессанса 
маски вновь входят в официальную культуру. 
В Венеции они стали сначала символом маска-
рада, а затем на их основе сформировалась ко-
медия дель арте. Существует дифференциация 
венецианских, а позднее и неаполитанских 
масок, участвующих в комедии дель арте; на их 
основе создано множество произведений ис-
кусства.

В России интерес к Ренессансу возникает 
у символистов. В 1906 году В. Э. Мейерхольд 
поставил драму А. А. Блока «Балаганчик». 
Спектакли с использованием ролей-масок 
ставили А. Я. Таиров – «Покрывало Пьеретты» 
(1916), Е. Б. Вахтангов – «Принцесса Турандот» 
(1922).

Ещё одним источником возникновения 
балета являются маскарады, а затем и балеты-
маскарады, получившие распространение 
в Европе XVI века. В них участвовали при-
дворные в индивидуально неповторимых 
масках, которые исполняли сольные вариа-
ции, стремясь в танце наибольшим образом 
раскрыть смысл своей маски. Поэтому ма-
ски стимулировали развитие хореографии 
в креативном индивидуальном и даже им-
провизационном направлении. Маски стали 
частью балетного действия. Считалось, что 
лицо танцовщика искажено физическими 
усилиями, и он не способен передать худо-



79

⇒  Художественная культура: история и современность

жественный образ. Активно применял маски 
в своей работе П. Бошан. В балете-комедии 
«Мещанин во дворянстве» (1670) не только 
использовались маски как атрибут костюма, 
но принцип масочности был положен в осно-
ву сценического действа. Мещанин надевает 
маску дворянина, учителя надевают маски лю-
безности. А причудливость и декоративность 
масок обусловили рисунок танца.

В XVIII веке в европейском балете ста-
ли отказываться от масок в пользу живой 
актёрской выразительности. М. М. Габович 
утверждает, что французский балетмейстер 
П. Гардель впервые вышел на сцену без ма-
ски, по его примеру маски не стали надевать 
и другие артисты. Габович категоричен в су-
ждении, что с этого момента зрители увидели 
живое лицо исполнителя [5. с. 35]. В действи-
тельности маски впервые отменил М. Гар-
дель (1741–1787) в партии Аполлона в опере 
Ж. Рамо «Кастор и Поллукс» (1772 г.). Его брат 
П. Гардель (1758–1840) в это время был ещё 
учеником, начинающим танцовщиком, вы-
ходящим в операх [2, с. 139].

В Россию балет пришёл в XVIII веке, по-
этому маски в нём уже не использовались. 
Исключение составляли балеты на тему ма-
скарадов. Например, балет «Маскарад в Кра-
ковском редуте», поставленный И. К. Лоба-
новым в 1822 году. Тема сохранила свою ак-
туальность и через 100 лет. «Маски города» 
поставила В. Майя в своей студии [15, с. 591]. 
В XVIII веке при дворе появились венециан-
ские маски. При правлении Павла I карнавалы 
с масками прекратились. Интерес к театраль-
ным маскам снова возник в начале XX века.

В русском маскараде прослеживается 
тема самозванства. Барышни выдавали себя 
за крестьянок, а аристократы прикидывались 
пастухами. Маски ряженых пародировали 
власть. Переряжевание относится к антипове-
дению. Существует легенда, что скоморошья 
маска висела у Лжедмитрия вместо иконы [17, 
с. 166, 170].

Сам Пётр I оказался ряженым во время 
Великого посольства. В своём окружении 
он определял ряженых, которых выдавал 

за себя. В коде русской культуры существует 
два противоположных Петра I. К. Растрелли 
в 1719 году снял с Петра I гипсовую маску 
для конной статуи императора. Скульптор 
хотел добиться портретного сходства. Гип-
совая голова Петра I находится в Эрмитаже. 
Для создания образа Растрелли придал лицу 
величие, сделал глаза огромными, а лоб высо-
ким. Вскоре после смерти Петра I Растрелли 
создаёт восковую персону, используя эту же 
маску. В 1991 году М. Шемякин отлил в Нью-
Йорке другого Петра I в своеобразную маску. 
Император изображён без парика с маленькой 
лысой головой и выражением брезгливости 
в глазах. В молодости Шемякин работал та-
келажником в Эрмитаже и ухитрился снять 
копию с растреллиевской маски [4, с. 310–311, 
314]. Таким образом появились маски импе-
ратора № 1 и № 2. В балете «Медный всадник» 
произошло перекодирование скульптурно-
го, поэтического текста в хореографический. 
Р. В. Захаровым выбор был сделан в пользу 
маски № 1.

Во время крестьянской войны переодева-
ние в рядах войск Разина, а затем Пугачёва, – 
обычное явление. Лица многих участников 
представляли собой стигматизированные 
знаки. Скрывать приходилось клеймо на лбу, 
щеке, вырванные ноздри. Их антиповедение – 
это ордена на крестьянских кафтанах и знаки 
духовного отличия. В балетных спектаклях 
эти детали – как трудновоспроизводимые – 
опускались. Например, спектакль «Пугачёв» 
на музыку Г. Ф. Генделя и А. Г. Шнитке в поста-
новке «Независимой труппы» А. М. Сигало-
вой 1992 года; хореографическая миниатюра 
«Казнь Степана Разина» на музыку Д. Д. Шо-
стаковича, поставленная К. А. Рассадиным 
в 1977 году для труппы «Хореографические 
миниатюры» [15, с. 582, 602].

В России XVIII–XIX веков маски наде-
вали члены тайных организаций. В закры-
тых лечебницах они были на лицах больных 
проказой или венерическими заболеваниями. 
После крестьянских войн сформировался об-
раз разбойника в маске. К началу XIX века 
маски окончательно утратили сакральный 



80

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

смысл, но приобрели эстетический. М. Петипа 
не один раз обращался к маскам. Например, 
балет «Арлекинада» 1900 года [15, с. 563]. В ба-
лете «Сатанилла или любовь и ад», постав-
ленном Ж. А. и М. И. Петипа по Ж. Мазелье, 
чёрт прикидывается прекрасной девушкой 
в маске. Маска наделяет чёрта притягатель-
ностью, кошачьей грацией. Фрагмент из этого 
балета восстановил Е. С. Качаров в 1978 году 
в Московском классическом балете [15, с. 706].

Важный источник развития принципа 
масочности на русской балетной сцене – это 
спектакли на восточную, чаще китайскую, 
тему: «Китайская императорская свадьба», 
«Китайская сирота», «Китайцы», «Балет, пред-
ставляющий китайское торжество». В них 
происходило осмысление азиатской маски 
с её специфической символикой. Сложные 
ассоциации с традиционной японской маской 
вызывают персонажи в балете «Дочь Микадо», 
который поставлен в 1897 году Л. И. Ивано-
вым в Мариинском театре. Женские партии 
исполняли М. Ф. Кшесинская, П. И. Преобра-
женская, К. М. Куличевская [2, с. 192]. Неред-
ко в России ставили балеты на африканскую 
тему, такие как «Бал африканцев», «Негритян-
ский концерт». Однако африканские ритуаль-
ные маски в них не использовались.

Одним из источников принципа масоч-
ности в балете являются маски в литератур-
ных текстах. Например, маска падшего ангела 
у М. Ю. Лермонтова («Демон»). Человеческие 
лики просвечивают через хари-рожи-морды 
персонажей Н. В. Гоголя («Вий», «Ночь перед 
Рождеством», «Ночь на лысой горе»). Маску 
человека без кожи Ф. М. Достоевского пытался 
передать Б. Я. Эйфман в балете «Идиот».

Самая известная национальная маска 
в балете, по мнению М. Гваттерини, это Пе-
трушка [6, c. 131]. Сценическая жизнь этой ма-
ски началась в 1911 году благодаря М. М. Фо-
кину. Сценарий написали И. Ф. Стравинский 
и А. Н. Бенуа. По ходу действия кукольный 
персонаж оживает, и маска становится его 
лицом. Событие происходит на масленичных 
гуляниях в Петербурге в 30‑е годы XIX века. 
Безликая толпа равнодушна к страданиям Пе-

трушки. Он погибает, но тут обнаруживается 
двойственная природа маски: тень Петруш-
ки грозит фокуснику [2, с. 401]. Графичность 
и комизм маски задали хореографический 
рисунок, графику движений, их кукольность. 
На основе образной характеристики масок 
была разработана система лейтмотивов в ба-
лете. Каждый лейтмотив закреплён за своим 
персонажем как маска, что придаёт некую 
статику образов второстепенным героям, 
чему противостоит динамизм влюблённого 
Петрушки. К середине XX века русская маска 
стала символом мирового балетного искус-
ства. В аргентинском балете постановка Пе-
трушки состоялась в 1931 году. Её осуществил 
сам М. М. Фокин. На Кубе Петрушка был по-
ставлен в 1948 году по инициативе А. Алонсо 
[2, с. 29, 279].

Хореографом, создавшим балет ма-
сок в России XX века, по праву считается 
К. Я. Голейзовский. В 1919 году он поставил 
балет «Маска». Главные персонажи Неиз-
вестный и Неизвестная. Главная мысль бале-
та – беспомощность и недостижимая красота 
в безобразном мире. Возникает ассоциация 
с А. А. Блоком, с его циклом «Снежная маска». 
В 20‑е годы Голейзовского заинтересовала тра-
диция дель арте [15 с. 134–136]. Постановка 
балета Голейзовского «Маска Красной смер-
ти» была намечена в Большом театре в сезон 
1918–19 года. Голейзовского поддерживали 
А. А. Горский и В. И. Немирович-Данченко. 
Против балета выступала часть труппы Боль-
шого театра во главе с В. Д. Тихомировом. 
Премьера так и не состоялась. Среди работ 
Голейзовского на тему масок выделяются «Ма-
ски» – сюита концертных номеров 1918 года, 
«Арлекинада» 1919 года, «Пьеро и Коломби-
на» 2020 года, «Трагедия масок» 1922 года [15, 
с. 563, 602].

В культуре XX века появились профес-
сиональные маски. Они предназначались 
для маляров, сварщиков, пчеловодов. Рас-
пространение получили спортивные маски 
у фехтовальщиков, боксеров, регбистов. В не-
которых балетах и хореографических мини-
атюрах на производственную тему, где были 



81

⇒  Художественная культура: история и современность

представлены социально ориентированные 
персонажи, действовал принцип масочности: 
«Ангара», «Геологи», «Завод», «Будущие лётчи-
ки», «Колхозная улица», «Советская деревня», 
«Наша деревня» [15, с. 567]. Однако прямой 
взаимосвязи между распространением масок 
в обществе и в балетном искусстве не суще-
ствует. Она многократно опосредована. Не-
свобода может усиливать маскообразность 
лица. «Немота» лица в чаадаевском смысле – 
это признак такой маскообразности. В. В. Вы-
соцкий писал по этому поводу:

«За масками гоняюсь по пятам,
Но ни одну не попрошу открыться:
Что, если маски сброшены, а там
–  Все те же полумаски-полулица» 

[11, с. 2].

В 1980 году маску с Высоцкого снимал 
скульптор Ю. Васильев. Экземпляр для вдовы 
был отлит из бронзы и серебра. Другую маску 
получил сын Никита. Перевод маски барда 
и актёра в пластический образ дан в спектакле 
«Песни Высоцкого». Этот спектакль поставлен 
в 1987 году Н. А. Волковой в «Хореографиче-
ских миниатюрах» в Ленинграде [15, с. 598].

Исторически сложившийся социокод 
«ношения маски» был рассчитан на то, что 
смыслы присущи сообщению (тексту), и их 
надо только декодировать. В современной 
культуре смыслы маски возникают на уров-
не социального взаимодействия. Включение 
в разные коды позволяет интерпретировать 
маску как знак. В этом качестве маска уни-
версальна, однако, текст привязан к опреде-
лённой ситуации, подлежащей кодированию. 
Бесконечность смыслов маски реализуется 
через повторение сообщений (текстов).

Масочность, как один из принципов, 
на которых базируется актёрская и пласти-
ческая выразительность артиста балета, 
невероятно важна. М. М. Плисецкой часто 
приходилось сталкиваться с масками в жизни 
и в балете. Она отмечает «маску равнодушия», 
которая временами появлялась у Л. М. Якоб-
сона. Плисецкая танцевала балет «Петушиные 

бои» (современная версия Электры) в Ар-
гентине. В балете появляются 14 условных 
персонажей в масках с огромными лицами 
[14, с. 392, 460]. В балете «Чайка» балерину 
поднимают в замкнутом чёрном кубе четыре 
кавалера в масках [14, с. 400].

Современный балетмейстер Г. Д. Алек-
сидзе уже на 1 курсе приобщал студентов 
к культуре маски. Он полагал, что маска даёт 
свободу, снимает наружное сомнение, чув-
ство неловкости, придаёт силу исполнителю. 
Алексидзе пишет: «Маска – это магия. Она 
действительно обладает мистической силой, 
даёт силу обобщения, целостности» [1, с. 92].

На  принцип масочнос ти в  конце 
XX века, особенно в экспериментальном 
балете, оказали влияние воззрения пост-
модернистов по поводу исчезновения лица 
у современного человека и появления новой 
функции маски. В мифологии важно не це-
лое тело, а его частичность. Эта частичность 
органов закреплена за социумом. Ж. Делёз 
утверждает: «Маска является подобной ин-
ституцией органов». Делёз использует по-
нятие «тело-графия», чтобы подчеркнуть 
его знаковый характер. Графия танцует 
и оживляет тело. [7, с. 224, 324]. В совре-
менной культуре, как считает Делёз, маска 
находит новую функцию, противоположную 
её прежней функции. Маска ничего не скры-
вает, не прячет, не показывает и не обнару-
живает. В примитивных семиотиках маска 
обеспечивает принадлежность головы телу. 
Теперь маска надстраивается над лицом, 
а само лицо становится бесчеловечным. [8, 
с. 299–300]. Лик Христа уже не проявляется 
в лице человека. Надстроенная маска рас-
считана на двух-однозначные семантические 
отношения. [8, с. 297]. В постмодернизме 
события есть маскировка повторения. Его 
можно представить в качестве сингуляр-
ной маски. Интенсивность мысли, её раз-
брос – это невиданная ранее маска. Однако 
она ведёт к возвращению «маски масок». На-
пример, маски Спинозы, Лейбница, Канта. 
[8, с. 450, 470]. Сходную позицию занимает 
О. А. Штайн, считая, что человечество жи-



82

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

вёт в мире множественности масок, утрачи-
вая способность человека различать маску 
и лицо [19, с. 146]. И. В. Кузин утверждает, 
что смерть знака жизненной правды превра-
щает лицо в маску [10, с. 153].

Переход маски из знака в символ транс-
формирует сам процесс коммуникации. Коди-
рованию подлежат не столько смыслы, сколь-
ко их иерархия. Количество знаков, произво-
дных от феномена маски, имеет тенденцию 
к увеличению. Символ маски таким свойством 
не обладает. В критические периоды россий-
ской истории (войны, революции, эпидемии) 
происходит уничтожение кодов. Возникает 
ситуация наличия маски – её отсутствия. Поэ-
тому для коммуникации необходима двоичная 
система знаков, что облегчает перекодировку 
смыслов маски.

Маски в русском и западноевропейском 
балете вовлечены в своеобразный диалог. 
В масках из французских и итальянских ба-
летных спектаклей русское сознание ищет 
ответы на вопросы, которые общество до сих 
пор не ставит. Человека в маски на балетной 
сцене можно рассматривать как знак бытия 
внутренней природы, но и в этом случае не-
обходимо культурно-антропологическое на-
чало, формируемое в пространстве культуры. 

Каждая из масок – художественное открытие 
исполнителя, в которой он предстаёт с эсте-
тической позиции. В семиотике маски можно 
выделить внешнюю и внутренние стороны. 
Изменение в смысловом содержании маски 
носит всеобщий характер, а способ осмысле-
ния маски всегда имеет национальную окра-
ску. Маска в русском национальном балете 
восходит к оппозиции божественного и чело-
веческого, сакрального и профанного. Маска 
утверждает себя в границах, определяемых ли-
цом. Точно подобранная маска в балете семи-
отически дублирует лицо. В отличие от лица 
маска не исчезает в конечной совокупности 
опыта жизни. В этом отношении маска есть 
бесконечный объект означивания. Именно 
маска выражает то, что ускользает в лице 
от непосредственного восприятия. Со вре-
менем, по мере возобновления классического 
балетного репертуара, маски могут утрачи-
вать свою эстетическую ценность, а вместе 
с ней – и неожиданность. Взамен возникают 
маски новых персонажей и современные хо-
реографические тексты, причём этот процесс 
бесконечен. Таким образом, семиозис маски 
в балете представляет собой более сложное 
и противоречивое явление, нежели было при-
нято ранее считать.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Алексидзе Г. Д. Школа балетмейстера. Москва: РУТИ-ГИТИС, 2013. 176 с.

2.	 Балет: Энциклопедия / гл. ред. Ю. Н. Григорович. Москва: Советская Энциклопедия,1981.623 с.

3.	 Блазис К. Кодекс Терпсихоры. / пер. с анг. Е. А. Туминой. Москва: РИТИ-ГИТИС, 2017. 34 с.

4.	 Бобышев Д. Медный сидень // Метафизика Петербурга. Выпуск 1. Отв. ред. Л. Морева. Санкт-Пе-
тербург: Эйдос.1993. С. 309–315.

5.	 Габович М. М. Душой исполненный полёт. Москва: Молодая гвардия, 1966. 176 с.

6.	 Гваттерини М. Азбука балета / пер. с итал. Москва: А.О. БММ, 2001. 240 с.

7.	 Делёз Ж., Гваттари Ф. Анти-Эдип. Капитализм и шизофрения / пер. с франц. Д. Краличкина. Ека-
теринбург: У-Фактория, 2008. 642 с.

8.	 Делёз Ж., Гваттари Ф. Тысяча плато. Капитализм и шизофрения / пер. с франц. Я. И. Свирского. 
Екатеринбург: У-Фактория; Москва: Астрель, 2010. 895 с.

9.	 Делёз Ж. Логика смысла / пер. с франц. Я. И. Свирского. Москва : Академический Проект, 2011. 472 с.

10.	 Кузин И. В. Маска субъекта. Стратегия социальной идентификации. Санкт-Петербург: Издатель-
ство  Санкт-Петербургского университета, 2004. 312 с.



83

⇒  Художественная культура: история и современность

11.	 Максаков К. История маски. От египетского фараона до венецианского карнавала / Сост. К.  Мак-
сакова. Москва: Центрполиграф, 2021. 240 с.

12.	 Межуев В. М. Идея культуры. Очерки по философии культуры. Москва: Университетская книга, 
2012, 406 с.

13.	 Пелипенко А. А. Постижение культуры: в 2 частях. Ч.1. Культура и смысл. Москва: РОССПЭН; 
Фонд «Президентский центр Б. Н. Ельцина»,  2012, 607 с.

14.	 Плисецкая М. М. Я, Майя Плисецкая. Москва: Новости, 1994, 496 с.

15.	 Русский балет: Энциклопедия / ред. кол. Е. П. Белова, Д. Н. Добровольская, В. М. Красовская, Е. Я. 
Суриц, Н. Ю. Чернова. Москва: Большая Российская энциклопедия; с согласия, 1997. 632 с.

16.	 Уокер Б. Женская энциклопедия. Символы, сакралии, таинства. Москва: Астрель, Аст, Транзит кни-
га, 2005. 638 с.

17.	 Успенский Б. А. Этюды о русской истории. Санкт-Петербург: Азбука, 2002. 48 с.

18.	 Шейнина Е. Я. Энциклопедия символов. Москва: Аст, Харьков: Торгсин. 2002. 591 с.

19.	 Штайн О. А. Маска: Стратегия идентификации. Санкт-Петербург: Алитейя, 2022. 160 с.

*

Поступила в редакцию 12.05.2023


