
40

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

БАРОККО КАК ПЕРЕКРЕСТОК СМЫСЛОВ  
И ПРОСТРАНСТВО МЕТАМОРФОЗ 

УДК 130.2:72(091)
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-3113-40-50

Н . В .  С и н я в и н а
Московский государственный институт культуры, 
Химки, Московская область, Российская Федерация; 
Московский государственный лингвистический университет, 
Москва, Российская Федерация 
e-mail: cleo2401@mail.ru

Аннотация: Статья посвящена анализу феномена барокко, оценка которого до сих пор носит 
дискуссионный характер. Автор останавливается на двух доминирующих точках зрения при из-
учении барокко – барокко как норма и барокко как отход от канона, – подчеркивая, что иссле-
довательский фокус при его оценке выстраивается в соответствии с этими позициями. Далее 
в статье систематизируются данные об этимологии термина «барокко», о времени закрепления 
его в качестве названия за одним из периодов культуры ХVII века. Автор подчеркивает, что ис-
кусство барокко стремится осмыслить драматизм происходящего, крушение сформированных 
Возрождением идеалов с их опорой на веру в мощь разума и величие человека, что продуциру-
ет появление в его границах особого типа личности – героически-гедонистического человека. 
Однако гедонизм в этот период носит не только светский характер, но и сталкивается с рели-
гиозной схизмой, случившейся в ходе Реформации. Героизм же человека барокко заключается 
в предпринимаемых им усилиях для установления связности неустойчивого мира, распадающе-
гося на фрагменты, поэтому искусство ХVII века, отражая картину мира своего времени, возво-
дит в культ движение (как символ трансформирующегося и мятущегося мироздания) и борьбу 
(в самом широком смысле). Ощущение отчуждения человека барокко от себя самого рождает по-
требность в идентификации, в поиске тождественности самому себе, в обретении собственных 
границ. В заключении статьи указывается, что в барокко четко проявляется тенденция к сме-
шению жанров, игра жанрами, интерес к фрагментарности и механистичности, и это делает его 
схожим с принципами формообразования и бытования современного искусства.

Ключевые слова: барокко, классицизм, стиль, игра, иллюзия, метафора, символ.

Для цитирования: Синявина Н.В. Барокко как перекресток смыслов и пространство метаморфоз 
(часть 1) // Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2023. №3 
(113). С. 40-50. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-3113-40-50

СИНЯВИНА НАТАЛЬЯ ВЛАДИМИРОВНА – доктор культурологии, и.о. заведующего кафедрой куль-
турологии, Московский государственный институт культуры; профессор кафедры мировой куль-
туры Московского государственного лингвистического университета

SINYAVINA NATALIA VLADIMIROVNA – DSc in Cultural Studies, Acting Head of the Department of Cultural 
Studies, Moscow State Institute of Culture; Professor at the Department of World Culture, Moscow State 
Linguistic University

© Синявина Н.В., 2023



41

⇒  Художественная культура: история и современность

СИНЯВИНА НАТАЛЬЯ ВЛАДИМИРОВНА – доктор культурологии, и.о. заведующего кафедрой куль-
турологии, Московский государственный институт культуры; профессор кафедры мировой куль-
туры Московского государственного лингвистического университета

SINYAVINA NATALIA VLADIMIROVNA – DSc in Cultural Studies, Acting Head of the Department of Cultural 
Studies, Moscow State Institute of Culture; Professor at the Department of World Culture, Moscow State 
Linguistic University

© Синявина Н.В., 2023

Начать разговор о барокко следует с ряда 
замечаний, которые помогут понять необ-
ходимость обращения к той эпохе сегодня. 
Сложность анализа связана с происходив-
шей в ХVII веке смене историко-культурной 
и цивилизационной парадигме (речь об этой 
пойдет дальше). Как известно, не существует 
универсального механизма перехода от эпо-
хи к эпохе. Более того, момент перехода есть 

фронтирное пространство, наделенное как 
отдельными характеристиками предшествую-
щего периода, так и продуцирующее уже соб-
ственные, которые, однако, до определенного 
момента существуют имплицитно. Результа-
том этого процесса становится формирование 
сложного, пока плохо структурированного 
пространства, которому невозможно дать од-
нозначную оценку. Это место интенсивного 

BAROQUE AS A CROSSROADS OF MEANINGS  
AND A SPACE OF METAMORPHOSES (PART 1)

N a t a l i a  V.  S i n y a v i n a
Moscow State Institute of Culture,  
Khimki, Moscow Region, Russian Federation; 
Moscow State Linguistic University, 
Moscow, Russian Federation 
e-mail: cleo2401@mail.ru

Abstract: The article is devoted to the analysis of the baroque phenomenon, the assessment of which is still de-
batable. The author dwells on two dominant points of view in the study of the Baroque – Baroque as a norm and 
Baroque as a departure from the canon – emphasizing that the research focus in its assessment is built in accor-
dance with these positions. Further, the article systematizes data on the etymology of the term «Baroque», on 
the time of fixing it as a name for one of the periods of culture of the 17th century. The author emphasizes that 
Baroque art seeks to comprehend the drama of what is happening, the collapse of the ideals formed by the Re-
naissance with their reliance on faith in the power of reason and the greatness of man, which produces the ap-
pearance within its boundaries of a special type of personality – a heroic-hedonistic person. However, hedonism 
during this period is not only secular in nature, but also clashes with the religious schism that occurred during the 
Reformation. The heroism of the baroque man lies in his efforts to establish the coherence of the unstable world, 
which is falling apart into fragments, therefore the art of the 17th century, reflecting the picture of the world of 
its time, elevates movement (as a symbol of the transforming and restless universe) and struggle (in the broad-
est sense) into a cult. The feeling of alienation of the baroque man from himself gives rise to the need for iden-
tification, in the search for identity to himself, in finding his own boundaries. In the conclusion of the article, it 
is indicated that in the baroque there is a clear tendency to mix genres, play with genres, interest in fragmenta-
tion and mechanism, and this makes it similar to the principles of shaping and existence of contemporary art.

Keywords: baroque, classicism, style, game, illusion, metaphor, symbol.

For citation: Sinyavina N.V. Baroque as a crossroads of meanings and a space of metamorphoses (part 1). 
The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 3 (113), pp. 40-50. 
(In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-3113-40-50

Обычная жемчужина представляет собой идеальную сферу,
необычная – сферу, в каких-то местах вытянутую и раздутую,

кое-где на грани разрыва, но не распавшуюся на фрагменты.
Поэтому «барокко» значит красота, но почти покинувшая свои пределы.

Г. Хайетт. Классическая традиция



42

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

взаимодействия разных культур, вступивших 
в обогащающий их диалог, место, где проис-
ходит работа, направленная на поиск границ. 
В этом случае прямолинейная схема иссле-
дования, в основе которой лежит принцип 
историзма, перестает работать. Если в каче-
стве инструмента исследования использовать 
не принцип историзма, а пойти по пути типо-
логии, то есть выявления схожести фундамен-
тальных, сущностных основ, можно обнару-
жить, что многие характеристики, присущие 
тому времени, продолжают быть актуальными 
для современной цивилизации (в том чис-
ле и для современного искусства). Ей так же 
свойственны кризисность, состояние переход-
ности и текучести; происходит кардинальный 
пересмотр представлений о мире, о человеке 
и его соразмерности миру, об идентичности; 
проявляются боязнь будущего и сожаление, 
переходящее в ностальгию об утраченном 
прошлом. Более того, можно говорить и о раз-
рыве исторической преемственности, слу-
чившейся в период барокко и переживаемой 
сегодня. Современный мир, воспринимающий 
этот разрыв уже как данность [5], испытывает 
недовольство собой, понимая при этом, что 
оно не является приобретением сегодняшнего 
дня. Возникает вопрос, в какой же момент 
современной цивилизацией была пройдена 
своего рода точка невозврата?

Безусловно, каждый исторический пери-
од задается примерно одинаковым перечнем 
вопросов о том, что такое мир вокруг, как он 
устроен, какое место в этом мире занимает 
человек. Но каждая из эпох отвечает на него 
по-своему, и именно совокупность ответов дает 
возможность ее идентифицировать, отнести 
к определенному типу. В связи с этим представ-
ляется любопытным сопоставить варианты от-
ветов на схожие проблемы, сформулированные 
ХVII веком и дающиеся веком ХХI.

Именно в ХVII веке закладываются кон-
туры современной нам цивилизации, в част-
ности, новой картины мира, вобравшей зна-
ния (о специфичности подхода к трактовке 
знания речь пойдет дальше), полученные 
в ходе длившейся почти 150 лет научной рево-

люции (1543–1687) и многочисленных геогра-
фических открытий, расширивших представ-
ление европейцев об обитаемых территориях 
и изменивших даже их вкусовые и кулинарные 
пристрастия (связанные с появлением в их 
рационе картофеля, кукурузы, какао, перца, 
кофе и пр.), цивилизации, внутри которой 
формировалась сохраняющая до сих пор ак-
туальность идея развития. Весь этот комплекс 
знаний и идей в течение нескольких столетий 
определял историческое сознание и картину 
мира человека, а интенсивность совершенных 
открытий и появления изобретений (одним 
из результатов этого процесса и был про-
мышленный переворот), приводящих к кар-
динальным изменениям в жизни, вызвали 
кризис прежних форм мышления, заставив 
задуматься над проблемой собственной иден-
тичности. Видимо, не случайно именно в этот 
период и возникает понятие «Европа» как 
обозначение культурно-цивилизационной 
целостности, каковой она оставалась вплоть 
до недавнего времени.

ХVII век вообще оказался в истории са-
мым неопределенным, о чем свидетельству-
ет отсутствие какого-либо закрепившегося 
за ним названия. Даже эпоха Средневековья, 
благодаря гуманистам (в частности, историку 
Ф. Бьондо), обрела имя (изначально имевшее, 
правда, отрицательную коннотацию, но кото-
рое она носит до сих пор). Представители же 
итальянского Возрождения ввели и термин 
«Новая история», предложив трехчастное 
деление истории на древнюю, среднюю и но-
вую (к последней они относили свою эпоху, 
характеризующуюся расцветом светской куль-
туры). Это словосочетание – Новая история – 
начали использовать уже в начале ХVIII века. 
Например, К. Келлер – один из крупнейших 
немецких ученых того времени, в работах ко-
торого закрепляется это трехэтапное деление 
истории, причем последний из выделенных 
этапов, с его точки зрения, начинается после 
падения Константинополя в 1453 году (то есть 
для Келлера Новая история включает тот пе-
риод, который сегодня мы относим к эпохе 
Возрождения).



43

⇒  Художественная культура: история и современность

ХVII веку часто вообще отказывают 
в автономности, рассматривая его или как 
затянувшееся Возрождение, или как предте-
чу Просвещения. В связи с этим становится 
понятным, почему до сих пор не утихает дис-
куссия не только о сущности барокко, о кор-
ректности экстраполяции данного понятия 
на культуру ХVII века в целом, но и о его хро-
нологических рамках, где нижняя и верхняя 
отметки выступают границами разных ти-
пов культуры (переход от эпохи Возрождения 
к ХVII веку) и цивилизаций (переход от Сред-
невековья к Новому времени) [8]. Сложность 
в данном случае и заключается в том, что 
историко-культурная линия, на которой рас-
положены эпоха Возрождения, ХVII век и эпо-
ха Просвещения, пересекается (хронологиче-
ски совпадает) с линией цивилизационной, 
состоящей из Античности, Средневековья 
и Нового времени: Ренессанс, таким образом, 
выступает заключительным этапом Средне-
вековья, а ХVII век и Просвещение входят 
в Новое время, включающее еще и век ХIХ.

Учитывая разновременность угасания 
идей Ренессанса даже на его родине, в Ита-
лии, не говоря уже о заальпийской Европе, 
определить точную дату рождения барокко 
не представляется возможным. Хотя ряд ис-
следователей (в частности, В. Вейсбах) и ука-
зывает на взаимосвязь его генезиса с реше-
ниями Тридентского собора (1545–1563 гг.), 
но рассматривать идеи Контрреформации 
в качестве единственного источника возник-
новения барокко нельзя, поскольку это зна-
чительно сужает те социокультурные аспек-
ты эпохи, которые нашли в нем отражение, 
а, следовательно, не позволяют понять при-
роду и сущность барокко. Однако бесспорно 
и другое: сводить культуру ХVII века, столь 
мозаичную и неоднородную, наполненную 
многочисленными конфликтами (в разных 
сферах) и драматизмом, только лишь к ба-
рокко тоже будет ошибкой.

Сложности с идентификаций барокко 
связаны с позицией рассматривающего, кото-
рые сводятся, в целом, к двум точкам зрения: 
барокко как норма (у барокко, как у любого 

художественного стиля, есть свой собствен-
ный канон) и барокко как отклонение от ка-
нона («странность» барокко подчеркивает 
большая часть исследователей). Но в этом 
случае возникают вопросы: отход от какой 
нормы? что выступает нормой для этого пе-
риода? Художественный канон, выработанный 
в границах эпохи Возрождения? Или эпохи 
классицизма? Таким образом, исследователь-
ский фокус при оценке барокко выстраивает-
ся в соответствии с двумя указанными логи-
ками. Если исследователь исходит из второй, 
то барокко, безусловно, переходный период 
(М. С. Каган определял барокко как «переход 
в переходе»).

С точки зрения Г. Вельфлина, посвятив-
шего барокко несколько работ, «барокко – веч-
но повторяющаяся фаза развития цивилиза-
ций, близкая «дионисийскому» (по Ницше) 
искусству» [4, с. 34]. То есть в период кризиса 
цивилизации, в момент крушения прежней 
парадигмы и поиска путей развития, по мне-
нию Вельфлина, в художественной культуре 
всегда наступает барокко. Однако Д. С. Ли-
хачев (хотя его оценка барокко и неодно-
значна), давая характеристику историче-
ской значимости культуры этого периода, 
отмечал, что «понятие ‟барокко‟ не только 
формально-типологическое, но и конкретно-
историческое» [7, с. 188], то есть относящееся 
исключительно к культуре ХVII века. Поме-
щение же барокко как автономного художе-
ственного явления между Ренессансом и клас-
сицизмом дает возможность более точно опре-
делить его специфику, поскольку лишь при 
соотнесении с Другим, при сопоставлении, 
характерные черты и того и другого прояв-
ляются более выпукло и четко.

Этимологию слова «барокко», как прави-
ло, возводят к португальскому слову «baroc-
co», означающим жемчужину неправильной 
формы, черную или цветную. Однако это сло-
во упоминается еще в ХIII веке как обозначе-
ние ложного силлогизма (ит. baroco), основу 
которого составляет метафора. Несмотря 
на запутанность этимологии, в обоих случа-
ях можно увидеть отсылки для обозначения 



44

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

явления, отклоняющегося от нормы и наде-
ленного странностью, отличного от подоб-
ных. То есть в названии закреплена позиция 
тех исследователей, которые рассматривают 
культуру данного периода как переходную, 
пороговую. Объяснить это можно тем, что 
отнесение слова «барокко» к искусству Но-
вого времени приходится лишь на вторую 
половину ХVIII века, художественным сти-
лем которой выступал классицизм, чей канон 
детерминировал все пространство культуры – 
благодаря европейским академиям художеств, 
превратившим его эстетические принципы 
в институции. В сопоставлении с классициз-
мом, с его опорой на рационализм, ориента-
цией на простоту и ясность, четкость и струк-
турированность (что проявилось, в частности, 
в обосновании Буало иерархии жанров и фор-
мировании критериев к каждому из них), ба-
рокко, конечно, выглядело «странным».

Искусство барокко, прежде всего, стре-
мится осмыслить драматизм происходящего, 
крушение сформированных Возрождением 
идеалов с их опорой на веру в мощь разума 
и величие человека. Это был тот историче-
ский момент, когда уже исчезает присущий 
эпохе Возрождения оптимизм в вопросе 
«разрешения противоречий между реальным 
и идеальным, человеком и Богом, природой 
и духом, разумом и чувством» [6], и на смену 
ренессансному титану приходит герой, но ге-
рой особого типа. Герой, который, с одной 
стороны, желает и умеет получать удоволь-
ствие от жизни, но с другой, осознает трагизм 
происходящего. Эта дуальность, присущая 
эпохе в целом, приводит к формированию 
барочного типа личности – гедонистически-
героического человека, человека, желающего 
получать удовольствие, уподобляющего мир 
рогу изобилия, умеющего еще удивляться 
даже незначительной вещи и удивлять. Од-
нако гедонизм в этот период сталкивается 
с религиозной схизмой, с противостоянием 
католиков и протестантов. Для обеих сторон 
(в большей степени для контрреформаторов) 
главной ценностью выступало служение Богу, 
поэтому наряду с образами, воспевающими 

радости земной жизни, появляются персона-
жи, получающие удовольствие от мысли о му-
ченической смерти и об искуплении грехов, 
переживших религиозный экстаз. Особенно 
популярными в этот период стали библей-
ские образы Марии Магдалины, блудного 
сына, подвергавшихся истязаниям первых 
христиан. То есть гедонизм в это время сое-
диняется, с одной стороны, с мистицизмом 
(и это приводит к возникновению в Европе 
многочисленных мистических кружков, для 
которых вопросы веры продолжали сохра-
нять актуальность), с другой, – со светскостью 
(в частности, с маринизмом, культивировав-
шим светский эротизм). Героизм же человека 
барокко заключается в предпринимаемых им 
усилиях для установления связности неустой-
чивого мира, распадающегося на фрагменты, 
поэтому искусство ХVII века, отражая карти-
ну мира своего времени (как художественная 
культура любой из эпох), возводит в культ 
движение как символ трансформирующегося 
и мятущегося мироздания («Скажите, что нас 
так мятет?», М. В. Ломоносов) и борьбу в самом 
широком смысле – политическую, религиоз-
ную, экономическую и пр.

Гетерогенность эпохи, а следовательно, 
и наличие нескольких идеалов (в том числе 
и художественных), приводит к тому, что 
европейская культура в конце ХVI–ХVII вв. 
впервые сталкивается с сосуществованием не-
скольких стилей (помимо барокко, возникают 
маньеризм и классицизм – названия, к слову, 
тоже полученные этими стилями много позже, 
данные не современниками), разграничить 
которые, с одной стороны, крайне сложно, 
поскольку они переплетались, оказывали вза-
имовлияние на поэтику и язык друг друга, 
с другой стороны, современные исследовате-
ли иногда указывают на их оппозиционность 
(в частности, барокко и маньеризма, барокко 
и классицизма).

Но несмотря на сложность взаимоотно-
шений художественных направлений в ХVI–
ХVII веках, их идентификация возможна 
потому, что «стиль есть синтетическая худо-
жественная система, объединяющая в сво-



45

⇒  Художественная культура: история и современность

их идейно-содержательных и структурно-
пластических качествах все виды простран-
ственных искусств в рамках определенной 
историко-художественной культуры» [11, 
с. 57]. В связи с этим уместно говорить о на-
личии некоего смыслообразующего элемен-
та стиля, гарантирующего его узнаваемость, 
определенной «стилевой матрице» как сово-
купности «образных мотивов, пластических 
форм и композиционных ритмов, складываю-
щихся в зримый облик, лицо стиля» [11, с. 57].

Кроме того, воздействие на развитие ху-
дожественной культуры в целом оказывают 
всего два фактора. Один из них связан с внеш-
ними обстоятельствами, историческим кон-
текстом, который определяет фокус видения, 
как мастера, так и зрителя/слушателя, а вто-
рой, – с логикой развития истории мирового 
искусства, которая диктует выбор техниче-
ских средств и сюжетов, жанровые предпо-
чтения. Соединение же двух этих факторов 
влияет на очерчивание спектра образных ин-
терпретаций произведения, как современни-
ками, так и потомками.

Конечно, возможны некоторые отклоне-
ния (в большей или меньшей степени) от об-
щего направления. Иногда эти колебания 
становятся столь значительны, что возника-
ет затруднение со стилевой идентификаци-
ей произведения, но, помещая его в общий 
художественный поток эпохи, всегда можно 
обнаружить его родовую принадлежность. 
Оба фактора взаимосвязаны, но главное от-
личие второго от первого заключается в том, 
что иногда он может выступать до определен-
ной меры автономно, независимо от внешних 
обстоятельств.

Таким образом, не только противоречи-
вость социокультурного контекста Нового 
времени приводит к появлению в этот период 
нескольких художественных стилей, но и ло-
гика развития мирового искусства.

Средневековье, как правило, заканчи-
вается Реформацией (или церковным рас-
колом), что связано с крушением религиоз-
ного мировоззрения в ходе секуляризации 
мышления. В результате «все знание пере-

мещается в собственную душу, чтобы все, 
весь интеллектуальный мир знания созер-
цать, знать и чувствовать в собственном «Я», 
в собственном самосознании постигать то, 
что прежде считалось потусторонним» [13, 
с. 88.]. Благодаря этому, как отмечал Гегель, 
ценность в этот период приобретает лишь 
то, что прочувствовано, содержание лиша-
ется предметности, а «свободный дух, в каче-
стве свободного, субъективного мышления, 
постепенно управомочивает себя мысленно 
постигать Бога» [13, там же]. Осознание того, 
что мыслить о Боге и трактовать Св. Писание 
теперь доступно каждому, приводит к отделе-
нию науки и философии от теологии.

Поскольку процесс размежевания про-
исходил постепенно, менялось отношение 
и к знанию. Если в предшествующий период 
(и в Средневековье, и даже в Возрождение) 
знание рассматривалось как познание Бога 
(богопознание начинает трактоваться как де-
ятельность и творческий акт 1), то в период на-
учной революции закладывается современное 
значение: знание как приращение информа-
ции / данных о мире и человеке, проверенных 
опытным путем, расширение границ уже по-
знанного, вера в возможность познать то, что 
пока относится к сфере непознанного. Однако 
наряду с этим продолжало существовать вос-
ходящее к традиции прошлых эпох представ-
ление о том, что есть вещи непознаваемые 
(об этом, в частности, много пишет Н. Кузан-
ский, чьи сочинения демонстрируют переход 
от Ренессанса к Новому времени). Этот подход 
имеет непосредственное отношение к миро-
ощущению барокко и его поэтике, поскольку 
подразумевает наличие в мире тайны, которая 
никогда не может быть раскрыта.

Два этих способа трактовки знания в пре-
делах барокко тесно взаимосвязаны. Вернее, 
пока между ними нет четкой границы, что 

1 В  «Опытах» Монтень, полемизируя с  гумани-
стами Ренессанса, отмечает отсутствие у  них метода 
познания, благодаря которому может быть раскрыта 
суть вещей. С его точки зрения, ренессансное «превоз-
ношение человека – следствие не знания, а невежества, 
игнорирования его подлинной природы» [3, с. 152].



46

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

хорошо видно на примере изданных в тот 
период энциклопедий (в частности, «Театра 
человеческой жизни» Т. Цвингера) и много-
численных литературных сочинений, тяго-
теющих к энциклопедичности (например, 
«Разговорные игры дам» Г. Ф. Харсдерффера, 
«Вертоград многоцветный» С. Полоцкого). 
Даже созданные в тот момент романы име-
ют комментарии и указатели, превосходя-
щие и по размерам, и по смысловому объему 
собственно произведение. Фабула романов 
в то время пока малоинтересна и не занима-
тельна, иногда может даже показаться, автор 
использует ее лишь для того, чтобы дать ком-
ментарии к тексту (например, в произведе-
ниях Филиппа фон Цезена, Даниэля Каспера 
фон Лоэнштейна и др.), благодаря чему книга 
превращается в свод. Свод, который содер-
жит как конкретные знания о той или иной 
вещи, так и аккумулирует некую тайну, о су-
ществовании которой читатель может даже 
не подозревать. Используемые же автором 
символы, эмблемы, метафоры и аллегории 
выступают в данном случае наиболее адекват-
ным инструментом фиксации подобного типа 
знания, существующего или балансирующего 
в этот период на границе традиционного зна-
ния и знания нововременного. Но возникает 
вопрос, а кому же адресована скрытая в ба-
рочном произведении тайна? Может сложить-
ся впечатление, что автор, старается скрыть ее 
от читателя, поэтому и прибегает к ее вуали-
рованию посредством символов. Однако «тай-
ная поэтика барокко обращена не к читателю, 
а к онтологии самого произведения» [10]. Бо-
лее того, язык науки и художественный язык 
в этот период не просто схожи, они фактиче-
ски идентичны, а потому и взаимозаменяемы. 
Точнее, поскольку наука в этот период лишь 
пытается обрести автономность, отдаляясь 
постепенно от теологии, она вынуждена ис-
пользовать в качестве языка тот, что ей досту-
пен. Поэтому, с одной стороны, происходит 
легитимизация национальных языков в эпоху 
Ренессанса и перевод Библии на них в ходе 
Реформации, а с другой, – стремление вернуть 
миру целостность. И как следствие: использо-

вание единого языка, без разграничения его 
на поэтический и научный, приводит к тому, 
что именно национальные языки и становятся 
языками науки. Кроме того, гетерогенность 
общества и процесс формирования новой со-
циальной иерархии приводит к включению 
в художественный язык (в меньшей степени 
в язык науки) лексики маргинальных групп. 
Таким образом, моментом возникновения од-
ной из проблем современной науки, связанной 
с постоянным стремлением к адекватному 
терминологическому отражению результа-
тов научных изысканий, к «чистоте» научного 
языка, можно считать ХVII век.

В ХVII веке идея бесконечности Вселен-
ной, множественности миров и открытие но-
вых земель меняют представление европейца 
о пространстве. В его сознании бескрайняя 
вертикальная протяженность (космос) накла-
дывается на протяженность горизонтальную 
(земля), что одновременно вызывало чувство 
страха и восторга. Об этой бесконечности 
мира пишут как западные авторы того вре-
мени, так и отечественные. Например, Г. Га-
лилей, создавший в 1610 г. телескоп, отмечает: 
«Я открыл мириады звезд, которых никогда 
раньше не видели. Я открыл истинную приро-
ду Млечного пути. Столетиями люди наблю-
дали его свечение, однако никто не понимал, 
чем оно вызвано» [1, с. 296–297]. Более ста лет 
спустя М. В. Ломоносов, чье раннее творчество 
однозначно можно отнести к барокко, в «Ве-
чернем рассуждении о Божием Величестве…» 
восклицает: «Открылась бездна звезд полна; 
Звездам числа нет, бездне дна».

Страх появлялся из-за опасности поте-
рять свое место, поскольку человек стал бес-
конечно мал по сравнению с макрокосмосом, 
Универсумом, размеры которого разрослись 
до бесконечности 2. В предшествующую эпоху 
картина мира базировалась на идее соразмер-
ности мира человеку (и наоборот). Более того, 
ренессансный человек верил в возможность 

2 Однако нарушение масштабов могло происхо-
дить и в обратную сторону, благодаря появлению мно-
гочисленных микроскопов и  телескопов, приближав-
ших к человеку нечто удаленное.



47

⇒  Художественная культура: история и современность

преобразования мира по собственным, чело-
веческим меркам. Главный же вопрос эпохи 
барокко звучит в монологе Гамлета «Быть или 
не быть?», а потом повторяется в качестве 
многочисленных реплик и в других сочинени-
ях (в частности, в «Мыслях» Б. Паскаля), авто-
ры которых пытаются определить значимость 
человека в мире, его сущность, отталкиваясь 
именно от пространственного сопоставления:

Песчинка как в морских волнах,
Как мала искра в вечном льде,
Как в сильном вихре тонкий прах,
В свирепом как перо огне,
Так я, в сей бездне углублен,
Теряюсь, мысльми утомлен!

Ряд исследователей указывают, что лич-
ность эпохи барокко находится на границе 
двух бездн – бесконечности и небытия [9]. 
Некоторые ученые отмечают экзистенцио-
нальную расколотость личности барокко, что 
нашло отражение якобы в многочисленных 
оппозициях, присущих данной эпохе (бо-
жественное – человеческое, человеческое – 
природное, земное – небесное, личное – со-
циальное и пр.). Однако нужно помнить, что 
именно в этот период появляется представ-
ление о том, что человек никогда не является 
тождественным себе самому, поскольку он 
всегда меняется (в частности, эта идея вы-
ступает центральной в «Опытах» Монтеня). 
«Человек Ренессанса был носителем одной, 
определенной, раз и навсегда данной virtù. Он, 
так сказать, звучал одноголосно», человек же 
рубежа ХVI–ХVII веков «является лоном, тая-
щим в себе множество подчас самых противо-
речивых возможностей, которые при столкно-
вении с жизнью подавляются либо раскрыва-
ются» [3, с. 156]. В связи с этим дихотомии, 
на которые указывает ряд авторов, фиксиру-
ют лишь крайние точки, переход от которых 
в ту или другую сторону происходит посте-
пенно. Шекспир показывает превращение 
Гамлета в мыслителя, а Отелло – в ревнивца, 
Макбета – во властолюбца. Таким образом 
авторы барокко демонстрируют метаморфозы, 

присущие не только человеческой личности, 
но и окружающей действительности.

В частности, для Я. Беме природа предста-
ет не как результат божественного творения, 
а как бесконечность, отождествляемая с Бо-
гом. Человек же, будучи частью этого мира, 
выступает «каналом» (если воспользоваться 
терминологией У. Эко) для трансляции мысли 
мира. Эта идея прослеживается и в трактате 
Э. Тезауро «Подзорная труба Аристотеля», где 
автор, опираясь на «Риторику» древнегрече-
ского философа, излагает собственную систе-
му, основой которой выступает идея об осо-
бых принципах и логике построения мира, 
действующего по принципам поэтического 
произведения. Тезуаро восторгается изобре-
тательностью и интеллектуальными способ-
ностями человека, благодаря которым он смог 
победить пространство, с помощью телескопа 
разгадать ряд загадок космоса. В ходе рассуж-
дений он приходит к выводу, что гениальность 
присуща не только человеку, но и природе, 
которая демонстрирует выдумку в устройстве 
мира, поэтому для него человек, природа и Бог 
есть явления однопорядковые. Один из круп-
нейших английских авторов, врач Т. Браун, 
в трактате «Вероисповедание врачевателей» 
(1643 г.), где он описывает бесконечные мета-
морфозы, приключающиеся со всем живым, 
начиная от шелковичного червя и заканчивая 
человеком, восклицает с удивлением, что при-
рода и есть искусство Бога.

Умение удивляться выступает одним 
из основных элементов, лежащих в основе 
барочной картины мира. Именно с удивления 
Р. Декарт в трактате «Страсти души» начинает 
рассматривать чувства человека, указывая, что 
оно возникает в результате необычного виде-
ния даже обычных вещей. То есть значимы 
все вещи и предметы, все их многообразие, 
а удивление может вызвать их неожиданное 
соединение или применение.

Однако чтобы увидеть эту взаимосвязь 
необходимо остроумие, одно из центральных 
понятий эпохи барокко. Можно говорить о его 
генетическом родстве со взглядами Эразма 
Роттердамского (остроумие выступает анти-



48

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

подом Глупости) и ряда других представите-
лей Северного Возрождения. Остроумие для 
барокко есть проявление способности сое-
динять фактически несоединимое, мыслить 
аллегориями и метафорами, играть смысла-
ми (пожалуй, один из самых ярких приме-
ров в этом случае – творчество Арчимбольдо, 
предвосхитившего Р. Магритта, говорившего, 
что за всем видимым нам скрывается иное, 
которое мы хотим увидеть).

Одним из символов эпохи барокко, безус-
ловно, выступает пьеса Кальдерона «Великий 
театр мира», где в аллегорической форме пред-
ставлена идея о том, что жизнь человека есть 
не что иное, как игра. Следовательно, «каждый 
живущий разыгрывает свою роль перед Богом 
и его небесной свитой в пьесе, содержанием 
которой является его жизнь, а в качестве сце-
нической площадки выступает весь мир» [2, 
с. 7]. Другими словами, человек барокко всегда 
играет некую роль, которая для него – всего 
лишь маска, которую он надевает, потому что 
ему пока неизвестна его самость.

Пьесы этого периода используют сюже-
ты, где показан переход персонажа из одной 
социальной группы в другую (например, 
из нищего в принца и обратно), что нередко 
происходило и в реальной жизни (в част-
ности, приобретение богатства бедным или 
его потеря богатым), превращение его в жи-
вотное и наоборот. Подобные метаморфозы 
можно объяснить не способностью перево-
площаться, а именно отсутствием границ, 
которые человеком того времени пока не вос-
принимались. Однако в ходе этого процесса 
переодевания масок человек сам как субъект 
отчужден. Ощущение отчуждения от себя 
самого и рождает потребность в идентифика-
ции, в поиске тождественности самому себе, 
в обретении собственных границ. Отнюдь 
неслучайно неотъемлемым атрибутом по-
вседневной жизни в этот период становится 
зеркало, дающее возможность через отраже-
ние увидеть самое себя.

В этой ситуации кризиса и распада при-
вычного уклада человек пытался укрыться 
за символом, который Кант называл медиа-

тором между рациональным и чувственным. 
Символ наделен интеграционной структури-
рующей способностью. Оказываясь в ино-
культурной среде, он встраивается в нее, 
трансформируя свое содержание. В отличие, 
например, от языка, который вынуждает по-
тенциального носителя осваивать новую фо-
нетику, грамматику и т. д., символ не требует 
от человека мгновенного переключения с од-
ной системы на другую. Переход происходит 
естественно и органично (например, раннее 
христианство активно использовало символы 
и образы эпохи античности (лоза, рыба, крест, 
образ Исиды), наполняя их новым содержа-
нием). Для произведения барокко как точки 
схода различных традиций (и по времени, 
и по стилю) подобная способность символа 
была принципиальна важна.

Таким образом, сложность при анализе 
картины мира эпохи барокко, связана, с од-
ной стороны, с переходностью этого перио-
да и отсутствием любых типов границ (всех 
типов). Кроме того, до сих пор отсутствует 
единый методологический подход в опре-
делении сущности барокко. Культурологи 
и философы, искусствоведы и литераторы 
рассматривают лишь отдельные его аспек-
ты, исходя из проблемного поля своей науки. 
Трудность связана еще и с тем, что барокко, 
в отличие от современной цивилизации, по-
груженной в контекст историзма, его не знало. 
Историзм формируется лишь при условии 
возникновения желания восстановить исто-
рическую преемственность, что продуцирует 
чаще всего тенденцию, направленную на ак-
туализацию новизны. В барокко же, несмо-
тря на его интерес и стремление к новизне, 
она не проблематизировалась, не пережива-
лась в рамках историзма [5], что приводило 
к иным ее трактовкам и восприятию. Более 
того, именно в этот период появляется та-
кая категория, как время – с присущими ему 
текучестью и необратимостью. Позицию 
Г. Вельфлина о том, что любая кризисная эпоха 
заканчивается барокко, можно считать дис-
куссионной, однако многое из того, что было 
присуще художественной культуре барокко 



49

⇒  Художественная культура: история и современность

в ХVII веке (театральность с элементами игры, 
символизм и аллегоризм с возможностью 
множественности интерпретаций, стремле-
ние к иллюзии и визуальности) выступает 
характеристиками современной культуры (как 
и стилевое разнообразие). Было бы ошибкой 
говорить, что произведение барокко требует 
особого осмысления, интерпретации и ком-
ментариев. Это неотъемлемая потребность 
любого произведения искусства. Однако, 
следуя за расположенными друг за другом 
частями барочного произведения, чье место 
четко определено, читатель/зритель начинает, 
переходя от одного элемента к другому, пони-
мать, что в нем наличествует уводящая вверх 
«вертикаль смысла» [10]. То есть горизонталь-
ному развертыванию произведения противо-
положены вертикали смысла, дробящие его 
(произведение) на отдельные составляющие, 
из которых оно впоследствии может вариа-
тивно собираться и потом снова разбираться. 
Кроме того, в барокко четко проявляется тен-

денция к смешению жанров, игра жанрами, 
интерес к фрагментарности и механистич-
ности. Не есть ли это приемы и принципы, 
присущие искусству постмодерна? В связи 
с этим можно высказать предположение, что 
точкой отсчета современного искусства следу-
ет считать художественную культуру Нового 
времени 3, изучение которой позволит лучше 
понимать процессы, происходящие сейчас 
в сфере искусства.

3 Х. Г. фон Гофмансвальдау в  «Речи при погре-
бении благородной матроны» пишет: «На  шаре мы 
видим женщину, которая ногой своей касается шара 
и  представляет собою вид шатающегося, готового 
вот-вот упасть человека, с надписью: Volitando pererro. 
Пока мы на этой земле, мы стоим на шаре изменчиво-
сти и ни на миг не можем быть уверены, что сможем 
остаться на том месте, на каком стоим» [10]. Когда да-
лее появляется сравнение/сопоставление шара и куба, 
невольно возникает образ «Девочки на  шаре» П. Пи-
кассо.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Барг М. А. Эпохи и идеи: Становление историзма. Москва: Мысль, 1987. 348 с. 

2.	 Барокко. Архитектура. Скульптура. Живопись / Под ред. Р. Томана. Кельн: Konemann, 2000. 487 с.  

3.	 Бицилли П. М. Место Ренессанса в истории культуры / Сост., предисловие и комментарии Б. С. 
Кагановича. Санкт-Петербург: Мифрил, 1996. 256 с.

4.	 Вельфлин Г. Ренессанс и барокко. Основные понятия истории искусства. Москва: Азбука-классика, 
2004. 288 с. 

5.	 Дегтярев В. Барокко как связь и разрыв: Очерки визуальности. Москва: Новое литературное обо-
зрение, 2021 [Электронный ресурс]. // URL: https://flibusta.club/b/625575?ysclid=lfkqqpwb8p48399993 

6.	 Каган М. С. Проблема барокко в искусствознании и культурологии [Электронный ресурс].  // URL: 
http://17v-evro-lit.niv.ru/17v-lit/articles/kagan-problema-barocco.htm

7.	 Лихачев Д. С. Развитие русской литературы Х–ХVII веков. Ленинград: Наука, 1979. 206с. 

8.	 Милюгина Е. Г. Метатекст барокко как лабиринт // Серия “Symposium”, Мировая культура XVII 
– ХVIII веков как метатекст: дискурсы, жанры, стили. Выпуск 26 / Материалы Международного 
научного симпозиума «Восьмые Лафонтеновские чтения». Санкт-Петербург: Санкт-Петербургское 
философское общество, 2002. С. 29–32. 

9.	 Милюгина Е. Г. От космизма барокко к романтическому космизму // Серия “Symposium”, XVII век в 
диалоге эпох и культур. Выпуск 8 / Материалы Международной научной конференции. Санкт-Пе-
тербург: Санкт-Петербургское философское общество, 2000. С. 14.

10.	 Михайлов А. Поэтика барокко [Электронный ресурс].  // URL: http://17v-euro-lit.niv.ru/17v-euro-lit/
articles/mihajlov-barokko.htm


