
15

⇒  Философия и теория культуры

НАРРАТИВ КАК ПРЕВРАЩЕННАЯ  
ФОРМА РЕАЛЬНОСТИ

УДК 130.2
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-3113-15-23

Д . А .  С е в о с т ь я н о в
Новосибирский государственный медицинский университет, 
Новосибирск, Российская Федерация 
e-mail: dimasev@ngs.ru

Аннотация: В статье рассматривается нарратив как превращенная форма реальности. Посколь-
ку нарратив принято понимать как изложение некоторых событий с участием посредствующих 
лиц (персонажей, повествователей), то следует подвергнуть анализу саму характеристику этой 
опосредованности. Нарратив встречается в самых разных областях культурной практики, од-
нако наиболее востребованным он является в художественных текстах. Соответственно, основ-
ное внимание уделено именно этой сфере нарратива. Чтобы получить представление о наррати-
ве как превращенной формой реальности, требуется раскрыть структуру самой превращенной 
формы. Превращенная форма является результатом разрешения противоречий в системе, или си-
стемной инверсии. Системная инверсия – форма отношений в иерархической системе, при кото-
рой некоторый подчиненный элемент приобретает главенствующее значение, формально остава-
ясь на своей прежней невысокой позиции. Данное положение противоречиво, но противоречие 
можно разрешить, полностью переместив этот элемент на высшую позицию в иерархии. Именно 
это происходит с художественным текстом, когда главенствующей функцией этого текста стано-
вится передача эстетической эмоции от автора к зрителю, а не «полное и достоверное» отображе-
ние реальности. Направленность же этой тенденциозности определяется личностными особен-
ностями автора: его апперцепцией, его темпераментом, наконец, историей его собственных твор-
ческих достижений. Данная избирательность восприятия и воспроизведения порождает возмож-
ность пробуждать у читателя эстетическую эмоцию, и именно это становится в художественном 
тексте самым главным. В результате нарратив и может считаться превращенной формой реаль-
ности, ибо он ее не просто воспроизводит, а неизбежно преобразует таким образом, чтобы вы-
звать эмоциональную реакцию читателя.

Ключевые слова: нарратив, эстетическая эмоция, превращенная форма, повествование, иерархия, 
системная инверсия.

Для цитирования: Севостьянов Д.А. Нарратив как превращенная форма реальности // Вестник 
Московского государственного университета культуры и искусств. 2023. №3 (113). С. 15-23. http://
doi.org/10.24412/1997-0803-2023-3113-15-23

СЕВОСТЬЯНОВ ДМИТРИЙ АНАТОЛЬЕВИЧ – доктор философских наук, доцент, кафедра педагогики 
и психологии, Новосибирский государственный медицинский университет 

SEVOSTYANOV DMITRY ANATOLIEVICH – DSc in Philosophy, Associate Professor at the Department of 
Pedagogy and Psychology, Novosibirsk State Medical University 

© Севостьянов Д.А., 2023



16

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

Введение
В настоящее время одним из весьма вос-

требованных объектов философского иссле-
дования стало такое явление, как нарратив. 
В структуре постмодернистской реальности, 
в которой ранее созданное, накопленное и со-
храненное культурное наследие приобрело та-
кие масштабы, что «исходная» реальность про-
сто меркнет на этом фоне, а аллюзии к культур-
ному контенту приобретают самодовлеющее 
значение, познание структуры нарратива давно 
стало насущной необходимостью.

Термин «нарратив» является иноязычным, 
заимствованным; в буквальном переводе это 
слово, как известно, означает «повествование». 
Однако, как и любой заимствованный термин, 
имеющий в русском языке буквальное соответ-

ствие, это слово приобретает несколько иной 
смысловой оттенок. Если «повествование» мо-
жет трактоваться как процесс, то «нарратив» 
рассматривается как готовый результат этого 
процесса. Встречается и такое толкование сло-
ва «нарратив», как «сочинительство», «выдум-
ка» и даже просто как «ложь».

Существуют и другие определения нар-
ратива. Так, Т. Гомза называет нарративом 
«сообщение о каком-либо жизненном собы-
тии, затруднении, намерении, представленное 
в виде истории, рассказанной в соответствии 
с определенными правилами», причем формы 
нарратива изменяются под влиянием требова-
ний ситуации, в которой они рассказываются 
[4, с. 54]. На эту особенность нарратива далее 
предстоит обратить внимание.

NARRATIVE AS A TRANSFORMED FORM OF REALITY

D m i t r y  A .  S e v o s t y a n o v
Novosibirsk State Medical University, 
Novosibirsk, Russian Federation 
e-mail: dimasev@ngs.ru

Abstract: The article considers the narrative as a transformed form of reality. Since the narrative is usually 
understood as the presentation of some events with the participation of intermediary persons (characters, 
narrators), it is necessary to analyze the very characteristic of this mediation. The narrative is found in a va-
riety of areas of cultural practice, but it is most in demand in literary texts. Accordingly, the main attention 
is paid to this area of the narrative. To get an idea of the narrative as a transformed form of reality, it is nec-
essary to reveal the structure of the transformed form itself. The transformed form is the result of the reso-
lution of contradictions in the system, or system inversion. System inversion is a form of relations in a hi-
erarchical system. In this case, some subordinate element acquires a dominant value, formally remaining in 
its former low position. This provision is contradictory, but the contradiction can be resolved by complete-
ly moving this element to the highest position in the hierarchy. This is exactly what happens with an artis-
tic text when the dominant function of this text is the transfer of aesthetic emotion from the author to the 
viewer, and not a «complete and reliable» representation of reality. The direction of this tendentiousness is 
determined by the personal characteristics of the author: his apperception, his temperament, and finally, the 
history of his own creative achievements. This selectivity of perception and reproduction creates the oppor-
tunity to awaken aesthetic emotion in the reader, and this is what becomes the most important thing in a lit-
erary text. As a result, the narrative becomes a transformed form of reality, because it does not reproduce it, 
but inevitably transforms it in such a way as to cause an emotional reaction of the reader.

Keywords: narrative, aesthetic emotion, transformed form, narrative, hierarchy, systemic inversion.

For citation: Sevostyanov D.A. Narrative as a transformed form of reality. The Bulletin of Moscow State 
University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 3 (113), pp. 15-23. (In Russ.). http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2023-3113-15-23



17

⇒  Философия и теория культуры

Нарративность в художественных тек-
стах отделяется от дескриптивности (описа-
тельности) [6, с. 227]. Сугубо описательный 
подход пригоден для текстуального изложе-
ния наблюдаемых положений, стационарных 
состояний, но не событий; он пригоден для 
отображения статики, а не динамики. Реаль-
ность же динамична, она текуча, как всякая 
жизнь. Событие, вообще говоря, и составляет 
переход между стационарными состояниями 
[10, с. 23]. Необходимость отображения такого 
перехода, собственно, порождает потребность 
в нарративе.

Нарратив рассматривается как стратегия 
текстообразования и текстовосприятия [3, 
с. 164]. Нарративность трактуется как спец-
ифическая стратегия текстообразующего 
способа представления мира или фрагмента 
мира в виде сюжетно-повествовательных вы-
сказываний, в основе которых лежит некая 
история (фабула, интрига), преломленная 
сквозь призму одной определенной точки зре-
ния (или нескольких точек зрения) [2, с. 65]. 
К содержанию данного определения нам еще 
предстоит обратиться в дальнейшем.

Нарратив встречается не только в художе-
ственной литературе. Нарративом наполнена 
историография. Нарративом живет политиче-
ская аналитика и пропаганда. Как отмечают 
Н. В. Евстигнеева и О. А. Оберемко, большое 
количество эмпирических данных в социаль-
ных науках имеет нарративную форму: тексты 
интервью, дневники, литературные произ-
ведения, рассказы пациентов на психотера-
певтических сеансах, показания свидетелей, 
некрологи, рекламные тексты, новости на те-
левидении, тексты песен, анекдоты, любовные 
письма и т. д. [5, с. 95]. Даже в академической 
лекции находится место для нарратива [4]. 
При всем при этом, однако, наиболее рас-
пространенной реализацией нарратива был 
и остается именно художественный текст.

Функции литературного текста
Литературный текст, как и любое другое 

произведение искусства, несет в себе множе-
ство функций. Обособить все эти функции 

друг от друга непросто, ибо они взаимодей-
ствуют между собой и часто проникают одна 
в другую. Среди таких функций может быть 
названа информационная функция (сохра-
нение некоторой информации за пределами 
человеческой головы). Близко к ней стоит 
коммуникативная функция (поскольку текст 
адресован читателю, а автор посредством 
текста вступает с читателем в односторон-
нее общение – здесь проявляются социально-
психологические и интенциональные факторы 
нарратива, то есть мотивы и цели продуци-
рования нарратива) [1, с. 40]. Достойны упо-
минания и дидактическая, и воспитатель-
ная функция (так как данный текст может 
служить учебным материалом и средством 
воспитательного воздействия). Особого вни-
мания заслуживает миметическая функция 
(считается, что автор литературного текста 
обладает способностью воспроизводить 
действительную реальность, подражая ей, 
и создавать новую реальность, если он под-
ражает лишь образам, сконструированным 
собственным воображением). Кроме того, 
у текста может быть выявлена и мотиваци-
онная функция, так как текст по прочтении 
в принципе способен побуждать к определен-
ным действиям. Выделяется у литературного 
текста эсхатологическая функция (поскольку 
этот текст может, в известном смысле, обес-
смертить своего автора, который в против-
ном случае закончил бы жизнь в безвестно-
сти), и даже сакральная функция (которой 
обладают, в частности, священные тексты). 
Все эти функции совокупно составляют ие-
рархическую систему, которая меняет свои 
характеристики в зависимости от эпохи и ее 
культурного контекста. Некоторые функции 
располагались прежде на главенствующей 
позиции, но в современном мире уступили 
первенство другим.

Среди этого множества функций в насто-
ящее время одно из главнейших мест занимает 
функция эстетическая (она же эмоциональ-
ная), которая заключается в передаче эмо-
циональной информации, или, если угодно, 
эмоционального посыла от автора к читате-



18

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

лю. В результате исполнения этой функции, 
очевидно, и у читателя данного текста может 
возникнуть (и возникает) определенная эсте-
тическая эмоция. Если в прежние времена 
данная функция пребывала на подчиненных 
ролях, то теперь она, как уже сказано, нахо-
дится среди главенствующих.

Каналы передачи 
эмоциональной информации

Как и любое художественное произведе-
ние (не только литературное), художествен-
ный текст реализует эмоциональную функцию 
посредством как минимум двух отдельных ин-
формационных каналов. Один из них может 
быть назван неспецифическим (то есть при-
сущим всем без исключения видам искусств, 
обладающим способностью что-либо изобра-
жать), другой же, специфический, относится 
именно к данному виду искусства (а раз здесь 
речь идет о художественном тексте, то данный 
канал целиком принадлежит художественной 
литературе, или, выражаясь более архаично, 
изящной словесности).

Вышеупомянутый неспецифический 
канал передает информацию посредством 
фабулы данного произведения. Фабула при-
суща решительно любому из изобразитель-
ных искусств. Она представлена, конечно же, 
в литературе, а кроме того, и в рисунке, 
и в живописи, и в скульптуре, и в сцениче-
ском искусстве, и в кинематографе – вообще 
всюду, где изображается нечто или кто-либо, 
какие-либо объекты или субъекты, явления, 
события или действия. Применительно к ли-
тературной фабуле имеются устойчивые пра-
вила размещения нарративной информации: 
от завязки действия к некоторому главному 
событию, далее к кульминации повествования 
и, наконец, к развязке. Фабула выражается 
в вербальной форме (или, во всяком слу-
чае, всегда может быть так выражена); при 
помощи слов мы вполне можем рассказать, 
что же именно было изображено в том или 
ином художественном произведении, что там 
показано, о чем там повествуется. Фабула мо-
жет быть изложена на любом языке (и может 

быть переведена на любой язык) без заметного 
ущерба для смысла – насколько вообще это 
возможно при переводе с одного языка на дру-
гой. Фабула допускает синонимию в пределах 
одного языка, она может быть изложена теми 
или другими словами, в краткой или в более 
пространной форме.

Способна ли фабула литературного про-
изведения (или любого другого художествен-
ного произведения) вызывать эмоцию у чита-
теля? Безусловно; но только это ее воздействие 
реализуется исключительно в опосредованной 
форме. При восприятии фабулы читателем 
(или слушателем, если художественный текст 
излагается вслух) происходит, вообще говоря, 
столкновение двух ситуаций: той, что изложе-
на в произведении, и той, в которой пребы-
вает читатель. Восприятие фабулы читателем, 
его эмоциональная реакция на эту фабулу 
в огромной мере зависит от культурной базы, 
на которой происходило воспитание этого 
субъекта, осуществлялась его социализация. 
Поэтому читатели, принадлежащие к разным 
национальным культурам (или к разным со-
циальным слоям и субкультурам в пределах 
одной национальной культуры) могут по-
казывать совершенно разные эмоциональ-
ные реакции на одну и ту же фабулу. Мало 
того – разную эстетическую эмоцию на одну 
и ту же фабулу могут выдать люди с разли-
чающимся набором прижизненных впечат-
лений, с разным персональным жизненным 
опытом, с разной апперцепцией, с разным 
отношением к реальности «здесь и теперь». 
Все это и описывается определением «личная 
ситуация субъекта».

Другой канал для передачи эмоцио-
нальной информации, как уже указывалось, 
специфический, присущий конкретному виду 
искусства (в данном случае – изящной сло-
весности). Таким каналом выступает лекси-
кон писателя, именно художественное сло-
во. Здесь, как и в случае с фабулой, мы имеем 
дело с вербальным воздействием. Но разница 
огромна. Эти слова – слова писателя – не могут 
быть переведены на какой-либо другой язык 
с сохранением характера их эмоционального 



19

⇒  Философия и теория культуры

воздействия. Их нельзя даже пересказать. Они 
не терпят никакой синонимии; они должны 
быть именно такими, как они есть, а не «при-
мерно такими же» по смыслу, что примени-
тельно к фабуле, как говорилось выше, вполне 
допускается. В пересказе или в переводе со-
храняется фабула, художественное же слово 
утрачивается или непоправимо искажается. 
Качественный перевод, обладающий несо-
мненными художественными достоинствами, 
конечно, возможен, но в нем мы имеем дело 
уже с художественным словом переводчика, 
а не автора.

Далее, художественное слово воздей-
ствует на человека непосредственно, без 
оглядки на его личную ситуацию, хотя при-
надлежность к культурной общности, безус-
ловно, имеет значение хотя бы уже потому, 
что человек, совершенно чуждый данной 
культурной общности, не в состоянии бу-
дет это слово понять и воспринять (ввиду 
незнания языка). Художественное слово – 
это не просто определенным образом вы-
строенный набор означающих (к которому, 
в общем и в целом, сводится фабула); оно 
сопровождается целым облаком посторон-
них смысловых связей и аллюзий, ему при-
сущи аллитерации и иные формы созвучий, 
которые и сами по себе порождают опреде-
ленные эмоциональные реакции. Источник 
этих эмоциональных реакций может быть 
обусловлен как чисто физиологическим 
воздействием, так и распространенными 
ассоциациями. (Так же как, допустим, крас-
ный цвет на картине возбуждает, а синий 
успокаивает – то ли в силу того, что красный 
цвет ассоциируется с огнем и кровью, а си-
ний – с водой и небом, то ли в силу сугубо 
частотных физических воздействий; но глав-
ное, что такое воздействие действительно 
есть). «Облил булыжники лунный никель» 
у В. В. Маяковского – пример такой непо-
средственно воздействующей аллитерации.

Поскольку литература стоит в ряду дру-
гих изобразительных искусств, то принято 
считать, что в ней определенным образом 
отражается то, что принято называть «ре-

альной жизнью» или, точнее сказать, просто 
«реальностью». Дело в том, что реальность 
может быть не только «жизненной». Черпая, 
конечно, из действительных жизненных ситу-
аций и отношений свою основу, реальность, 
показанная в литературном произведении, 
может быть и вымышленной, фантастической, 
чудесной. В «Илиаде» или «Одиссее» боги яв-
лялись на землю и оказывали покровитель-
ство людям, либо же, напротив, обрушивали 
на них свой божественный гнев. И это тоже, 
безусловно, реальность, но реальность фанта-
стическая, граничащая с сакральным, горним 
миром (а порой и вынуждающая читателя эту 
грань переступать). «Алиса в Стране чудес» 
Льюиса Кэрролла или «Удивительный вол-
шебник страны Оз» Лаймена Фрэнка Баума – 
тоже самостоятельные варианты реальности, 
по-своему внутренне непротиворечивой, 
однако же с «живой» реальностью имеющей 
не так уж много общего. Автор произведения 
рассматривает реальность (действительную 
или фантастическую) чаще всего не соб-
ственными глазами; для этой цели служат ему 
персонажи, силой авторского воображения 
в эту реальность помещенные. Персонажи 
выполняют роль опосредующей инстанции, 
стоящей, с одной стороны, между изобража-
емой действительностью и автором, а с дру-
гой – между изображаемой действительностью 
и читателем [2, с. 66]. Именно их жизнь и де-
ятельность в этой реальности и составляет 
содержательное наполнение нарратива. Все 
это достаточно очевидные вещи, но их не-
обходимо было упомянуть, чтобы перейти 
к дальнейшему.

Превращенная форма 
и системная инверсия

В заголовке этой статьи нарратив назван 
превращенной формой реальности. Осталось 
разъяснить, почему. Для этого нам придется 
сделать небольшое отступление и обратить-
ся к анализу сущности превращенных форм, 
к общей их сути, которая проявляется неза-
висимо от того, в какой сфере бытия они об-
наруживаются.



20

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

Нарратив присутствует во многих описа-
ниях реальности, благодаря которым у людей 
в массе создается представление о якобы «на-
стоящей», а на самом деле – взятой из этого 
нарратива реальности. Поэтому имеет смысл 
обратить внимание на то, каким образом нар-
ратив проявляется не как отражение реально-
сти (что бы под этим отражением ни понима-
лось), а именно как ее превращенная форма.

Понятие превращенной формы было 
введено в научный оборот К. Марксом [7, 
с. 481], хотя в последующем данное понятие 
прорабатывалось многими авторами. Однако 
достаточно полное представление о данном 
явлении может дать анализ инверсивных от-
ношений в иерархических системах.

Превращенная форма есть следствие пре-
образования некоторой иерархически органи-
зованной системы, произошедшего в резуль-
тате разрешения в этой системе назревших 
внутренних противоречий, которые приобре-
ли характер системных инверсий. Системная 
инверсия, в свою очередь, представляет собой 
форму отношений в иерархической системе, 
при которой некоторый низший, подчинен-
ный элемент в этой иерархии приобретает 
главенствующее значение, формально оста-
ваясь при этом в своем прежнем, подчинен-
ном статусе. В системе из-за этого растет 
внутреннее напряжение, которое эту систему 
способно разрушить. Можно, конечно, про-
сто удалить этот элемент из состава системы; 
тогда система ценою такой утраты сохранится 
практически в прежнем своем виде. Другим, 
благоприятным выходом для такой системы 
становится и формальное, и фактическое 
перемещение данного элемента на высшую 
иерархическую позицию; тогда система как та-
ковая тоже сохранится, но будет подвергнута 
преобразованию (собственно, превращению). 
Именно таким образом система переходит 
в свою превращенную форму.

Ранее упоминалось о том, что литера-
турный текст несет ряд функций, которые 
совместно образуют иерархическую систе-
му. Рассмотрим в общих чертах судьбу этой 
системы. Когда способность создавать лите-

ратурные тексты еще только формировалась, 
эти тексты (что можно видеть на примере 
эпоса) представляли собой результат прак-
тически божественного действия, ибо чело-
век, подобно Богу-Творцу, создавал при этом 
некоторую реальность. Нетрудно заметить, 
что и достойным изображения в этом тексте 
было только божественное. Здесь отражалась, 
конечно, миметическая функция, но посколь-
ку сотворение реальности было по существу 
божественным актом, то и человек, созда-
ющий этот текст, рассматривался лишь как 
орудие творящего Бога, как «Божий рупор». 
Подробное описание этого представления 
можно встретить, например, в диалоге Плато-
на «Ион» [8]. Таким образом, эмоциональная 
(эстетическая) функция доставалась не автору 
художественного текста, а божеству, а миме-
тическая функция соединялась с сакральной. 
Представление о том, что именно автор как 
личность является продуцентом передавае-
мых читателю эмоций, пришло позднее. В кон-
це концов, настал момент, когда эстетическая 
функция художественного текста вышла-таки 
на первый план, и художественный текст пре-
вратился тем самым в то, что он есть теперь 
(а нарратив, представленный в этом тексте, 
стал превращенной формой реальности).

Представим себе (хотя это нелегко, но все 
же) писателя-реалиста, максимально в этом 
отношении добросовестного, вознамерив-
шегося со всей мыслимой достоверностью 
отображать «жизнь в формах самой жизни», 
показывать в своих произведениях «жизнь, 
как она есть». И вот он взялся за дело, при-
влекая к этому опять-таки максимально близ-
ко к реальности изображенных персонажей. 
Каковы будут его реальные, объективные 
успехи на данной стезе? Вполне очевидно, что 
данный автор при этом столкнется с очевид-
ными ограничениями. Он не сможет воссо-
здать в своих произведениях «всю» картину 
реальности просто потому, что и сам не в со-
стоянии воспринимать ее во всей полноте. 
(Не будем уже говорить о том, что далеко 
не все авторы художественных текстов стре-
мятся быть именно правдивыми; в реально-



21

⇒  Философия и теория культуры

сти это далеко не так, иначе нарратив не при-
равнивали бы во многих случаях ко лжи). 
Но и стремления быть правдивым недостаточ-
но. Наше восприятие выборочно; известно, 
что на наш мозг ежесекундно обрушивается 
огромное количество информации, которую 
мы не в силах «переварить». По этой причине 
в нервной системе человека постоянно дей-
ствуют особые фильтры, отбраковывающие 
лишнюю, невостребованную информацию, 
дабы избежать перегрузки. Мы воспринимаем 
не всю реальность, а лишь некоторые аспекты 
реальности. Таким образом, уже некоторые 
механизмы нашего восприятия порождают 
определенную его тенденциозность. Данная 
тенденциозность обусловлена как общими 
для всех механизмами восприятия, так и ин-
дивидуальными его особенностями, связан-
ными, в частности, с характером процессов 
возбуждения и торможения в центральной 
нервной системе (попросту говоря – с тем-
пераментом). Помимо этого, при восприятии 
картины мира играет важнейшую роль сен-
сорный опыт данного субъекта, накопленные 
им в памяти картины пережитого, с которыми 
он непременно сопоставляет новые впечатле-
ния, его апперцепция.

Далее, при воссоздании картины реаль-
ности в произведении (при самом написании 
текста) наступает второй этап проявления 
тенденциозности, поскольку и здесь обя-
зательно играют свою роль и темперамент, 
и апперцепция автора (в структуре которой 
непременно участвует отраженный и нако-
пленный опыт уже созданного ранее). Итак, 
в нарративе, созданном данным писателем, 
от «настоящей» реальности остается не так 
уж много. Но если автор, благодаря редкос-
тному сочетанию таланта, мотивации и эле-
ментарного везения, смог создать в своем 
произведении некоторый типический образ, 
вбирающий в себя наиболее существенные 
черты реальных людей, событий и отношений, 
то тем самым он получает шанс, что называ-
ется, обессмертить себя. Так это случилось, 
например, в свое время с Мигелем Серванте-
сом, которого прославил именно «Дон Кихот» 

[11, с. 282]; не будь этого произведения, все 
другие работы данного автора были бы дав-
но забыты, а сам он был бы известен теперь, 
по-видимому, только специалистам.

От индивидуальных характеристик ап-
перцепции и темперамента зависит содержа-
тельное наполнение воссозданной реальности 
в нарративе. Однако и само ее воссоздание 
сталкивается с весьма существенным ограни-
чением, поскольку создать вторую реальность, 
совершенно воспроизводящую (копирующую) 
первую, никому не под силу. Художнику или 
писателю для этого пришлось бы приобре-
сти возможности Бога-Творца, каковых у него 
в действительности, по-видимому, нет. Поэ-
тому он создает и «обживает» силами своих 
персонажей парциальную, выборочную, или, 
как уже говорилось, тенденциозную реаль-
ность. Направленность же этой тенденциоз-
ности зависит, естественно, от него самого. 
Даже и при создании вполне фантастической 
картины мира художник не в состоянии «ос-
воить» и показать ее полностью; он намечает 
лишь кроки этой реальности, формирует ее 
внутреннюю логику, отличающуюся в чем-то 
существенном от привычной нам; однако 
никогда не делает (и не может делать) этого 
исчерпывающим образом. Поэтому и при соз-
дании вымышленных «миров» всякий автор 
вольно или невольно оставляет простор для 
дальнейшего развития описаний данного 
мира, либо в дальнейших собственных, либо 
уже в чужих произведениях (всевозможных 
сиквелах и приквелах и прочих сценарных 
дополнениях к событиям такого «мира»). Вы-
мышленный мир всякий раз раскрывается, 
таким образом, лишь в немногих избранных 
своих аспектах, и то, какие именно аспекты 
были избраны (и как именно это сделано, а са-
мое главное, какими словами подано), рас-
крывает тенденциозность автора. Но и при 
отображении «настоящей» реальности автор 
художественного текста неизбежно тенден-
циозен. И проявляется эта тенденциозность 
в обоих каналах передачи эмоциональной ин-
формации от автора к зрителю – и в фабуле, 
и в лексиконе.



22

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 3 (113) май – июнь ⇒

Итак, обратившись к иерархии функций 
литературного текста, мы можем констати-
ровать, что стремление поставить во главу 
угла миметическую его функцию сталкивается 
с вынужденной (и непреодолимой) тенден-
циозностью при попытках «воспроизвести» 
реальность. Так бывает в том случае, когда 
нарратив трактуется как любой повествова-
тельный текст, функция которого – инфор-
мировать адресата о событиях [5, с. 9]. На-
личие противоречия в этом случае обуслов-
лено системной инверсией: эмоциональная 
функция остается формально подчиненной, 
но реально главенствует именно она (ибо тен-
денциозность, как уже сказано, неизбежна). 
Возникает ситуация, когда проще принять 
тенденциозность в качестве правила вместо 
попыток сделать из нее исключение; признать 
тенденциозность достоинством, а не недо-
статком, опираться на нее и использовать ее, 
а не бороться с ней.

И вот нарратив из способа воспроизве-
сти реальность (неважно, вымышленную ли, 
действительную) превращается в способ вос-
произвести эстетическую эмоцию личности 
автора в сознании зрителя, при посредстве 
изображенной реальности.

Системная инверсия, таким образом, ока-
зывается разрешена, эстетическая функция 
выносится на первое место, а нарратив зани-
мает «законный» статус в качестве превращен-
ной формы реальности. Понятно поэтому, по-
чему анализ нарратива непременно включает 
в себя исследование точки зрения его автора 
(часто вложенной в уста повествователя или 
героя или же выраженной в их отображенном 
поведении) [9, с. 48]. А в литературоведческом 

дискурсе непременно и широко обсуждается 
вопрос, какие личные качества автора и какие 
особенности его биографии породили именно 
такое содержание некоторого произведения.

Заключение
Итак, нарратив в художественном лите-

ратурном тексте не только не представляет 
собой непосредственный слепок с реальных 
событий, случившихся где бы то ни было, 
но и не может им стать – ввиду тех естествен-
ных ограничений, которые налагает на него, 
вообще говоря, несовершенная человеческая 
природа автора. Нарратив передает информа-
цию с неизбежными ограничениями; однако 
сама природа этих ограничений такова, что 
в результате осознанного намерения или без 
него выводит субъективность автора на пер-
вый план. И нарратив в итоге становится пре-
вращенной формой реальности, в результате 
чего сама эта субъективность выглядит не как 
недостаток, не как вынужденная и нежела-
тельная нехватка объективности, а как само-
ценная особенность восприятия и воспро-
изведения реальности (действительной или 
вымышленной, фантастической – неважно), 
при посредстве чего происходит передача 
от автора к зрителю эстетической эмоции. 
Вернее будет сказать, что этим путем пере-
дается целый комплекс таких эмоций. При их 
трансляции, как уже говорилось, используется 
как прямой, непосредственный путь (через 
специфический канал передачи эмоциональ-
ной информации, при помощи авторского 
лексикона, художественного слова), так и опо-
средованный путь – через неспецифический 
канал передачи информации, через фабулу.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Алещанова И. В. Нарратив как культурная модель // Вестник Новосибирского государственного 

университета. Серия: Лингвистика и межкультурная коммуникация. 2006. № 1. С. 38–43.

2.	 Андреева В. А. Литературный нарратив: текст и дискурс // Известия Российского государственного 
педагогического университета им. А. И. Герцена. 2007. № 46. С. 62–71.

3.	 Андреева В. А. Литературный нарратив как интердискурс // Известия Российского государственно-
го педагогического университета им. А. И. Герцена. 2009. № 92. С. 163–169.

4.	 Гомза Т. Нарратив в лекции // Высшее образование в России. 2001. № 3. С. 53–58.



23

⇒  Философия и теория культуры

5.	 Евстигнеева Н. В., Оберемко О. А. Модели анализа нарратива // Южно-российский журнал соци-
альных наук. 2007. № 4. С. 95–107.

6.	 Мамуркина О. В. Теория нарратива в современном литературоведении // Царскосельские чтения. 
2011. № XV. С. 226–230.

7.	 Маркс К. Доход и его источники. Вульгарная политическая экономия // Маркс К., Энгельс Ф. Со-
чинения. Издание второе. Т. 26, Ч. III. Москва: Издательство политической литературы, 1964. С. 
471–568.

8.	 Платон. Ион // Собрание сочинений в четырех томах. Т. 1. Москва: Мысль, 1990. С. 372–385.

9.	 Попова Т. И. Нарратив и повествование: соотношение понятий // Вестник Бурятского государ-
ственного университета. Язык, литература, культура. 2019. № 2. С. 46–50.

10.	 Потемкин С. Б. Обнаружение событий в нарративе // Вестник Воронежского государственного 
университета. Серия: Лингвистика и межкультурная коммуникация. 2018. № 1. С. 22–27.

11.	 Тэн И. Философия искусства. Москва: Республика, 1996. 351 с. 

*

Поступила в редакцию 05.05.2023


