
51

⇒  Теория  и  история культуры

В.Н. АБАЕВ О ПОНИМАНИИ 
ПСИХИЧЕСКОЙ КУЛЬТУРЫ В ДЗЭН-БУДДИЗМЕ

УДК 244.82
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-2112-51-57

О . А .  А л е к с а н д р о в а 
Московский университет имени С. Ю. Витте,  
Москва, Российская Федерация 
e-mail: ox.aleksandrova2011@yandex.ru

Аннотация: В статье анализируется проблема психической культуры в работах Н. В. Абаева, круп-
нейшего исследователя чань-буддизма. По мнению автора, обращение к идеям чань-буддизма, об-
наруживаемое в работе Н. В. Абаева, представляется вполне объяснимым. Во-первых, 80‑е годы 
20‑го столетия в Советском Союзе были временем, когда советская идеология не только занима-
лась социальными проблемами, но и стала интересоваться человеком как субъектом историче-
ского процесса в его особенных психологических проявлениях. А во‑вторых, сферой научных ин-
тересов Н. В. Абаева являлась буддология, а знание китайского, японского и английского языков 
давало возможность знакомства с обширной литературой по интересовавшей его проблематике. 
Н. В. Абаев показал, что культура психической деятельности способна настолько глубоко преоб-
ражать структуру личности и субъекта деятельности, что изменяются даже уровни подсознатель-
ного и «невыразимого». Он подчеркивал, что чаньская культура психической деятельности была 
продуманной и многообразной, соединяя в себе буддийские и китайские практики структуриро-
вания личности и избегая химического воздействия на организм человека посредством алкого-
ля и наркотиков. Одной из ведущих позиций психотренинга чань/дзэн-буддизма является меди-
тация, представляющая собой сосредоточение сознания в одной точке «всматривания» медити-
рующего своим внутренним взором в «пустоту». Медитация приводит адепта к просветлению, 
которое рассматривалось Н. В. Абаевым как воспроизведение особого состояния сознания. На-
ходясь в этом состоянии, человек выходит за рамки своей отдельности и освобождается от свое-
го «Я». Автор приходит к выводу, что Н. В. Абаев первым в советской литературе описывает тип 
личности, который способен регулировать как деятельность по отношению к объекту, так и свою 
внутреннюю деятельность.

Ключевые слова: Абаев, дзэн-буддизм, чань-буддизм, культура психической деятельности, не-дея-
ние, просветление, Судзуки, медитация. 	

Для цитирования: Александрова О.А. В.Н. Абаев о понимании психической культуры в дзэн-буд-
дизме // Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2023. №2 
(112). С. 51-57. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-2112-51-57

АЛЕКСАНДРОВА ОКСАНА АЛЕКСАНДРОВНА – преподаватель Московского университета имени 
С. Ю. Витте

ALEKSANDROVA OKSANA ALEKSANDROVNA – Lecturer at Moscow University named after S.Yu. Witte
© Александрова О.А., 2023



52

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

Культурное поле России всегда было 
многозначным, но если в настоящее время 
его сложность и многовекторность культур-
ных паттернов воспринимается как данность 
социокультурной реальности, то в 70–80‑е 
годы в Советском Союзе дифференциация 
культуры существовала в виде слабой тенден-
ции, воспринимаясь скорее как негативное 
явление. Поэтому в советской гуманитарной 
мысли необходимо было, с одной стороны, 
показать специфику религиозной и социо-
культурной жизни другого народа, а с дру-
гой – не нарушить целостность и единство 
собственной культурной традиции, носившей 

во многом политический характер. В издавав-
шихся представителями этой мысли моногра-
фиях, предназначенных не только для специа-
листов, но и для массового читателя, давались 
экскурсы в восточную философию и культуру. 
В этих монографиях предпринималась попыт-
ка донести до массового сознания новые идеи, 
возрождавшие гуманистические ценности 
собственной культуры и обнаруживающие 
истины поиска внутреннего знания. Поэтому 
вполне оправданным было обращение к буд-
дизму, открывавшему дверь философии дзэн 
даже для людей, которые были далеки от него, 
вызывая у них неподдельный интерес.

V. N. ABAEV ON THE UNDERSTANDING OF 
MENTAL CULTURE IN ZEN BUDDHISM

O k s a n a  А .  A l e k s a n d r o v a
Moscow University named after S.Yu. Witte,  
Moscow, Russian Federation 
e-mail: ox.aleksandrova2011@yandex.ru

Abstract: The article analyzes the problem of mental culture in the works of N. V. Abaev, who is the largest 
researcher of Chan Buddhism. According to the author, the appeal to the ideas of Chan Buddhism, found in 
the work of N. V. Abaev, seems quite understandable. Firstly, the 80s of the 20th century in the Soviet Union 
were the time when the Soviet ideology not only dealt with social problems, but also became interested in 
man as a subject of the historical process in its special psychological manifestations, and secondly, in the 
sphere of scientific interests of N. V. Abaev was Buddhology, and knowledge of Chinese, Japanese and En-
glish made it possible to get acquainted with extensive literature on the issues of interest to him. N. V. Abaev 
showed that the culture of mental activity is capable of so profoundly transforming the structure of the per-
sonality and the subject of activity that even the levels of the subconscious and the “inexpressible” change. 
He emphasized that the Chan culture of mental activity was thoughtful and diverse, combining Buddhist 
and Chinese practices of personality structuring and avoiding chemical effects on the human body through 
alcohol and drugs. One of the leading positions of Chan / Zen Buddhism psycho-training is meditation, 
which is the concentration of consciousness at one point of “gazing” of the meditator with his inner gaze 
into the “emptiness”. Meditation leads the adept to enlightenment, which was considered by N. V. Abaev as 
a reproduction of a special state of consciousness. Being in this state, a person goes beyond the framework 
of his individuality and is freed from his “I”. The author comes to the conclusion that N. V. Abaev was the 
first in Soviet literature to describe a personality type that is able to regulate both activity in relation to an 
object and its own internal activity.

Keywords: Abaev, Zen Buddhism, Chan Buddhism, culture of mental activity, non-action, enlightenment, 
Suzuki, meditation.

For citation: Aleksandrova O. A. V. N. Abaev on the understanding of mental culture in zen buddhism. The 
Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 2 (112), pp. 51-57. (In 
Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-2112-51-57



53

⇒  Теория  и  история культуры

В 70–80‑е годы ХХ века в разных странах 
был осуществлён перевод многих дзэнских 
текстов, были опубликованы на английском 
языке работы Д. Т. Судзуки, появились ста-
тьи западных философов и культурологов, 
которые анализировали учение дзэн-буддиз-
ма. Были написаны произведения видных 
западных авторов, интерпретирующих идеи 
дзэн, а также развивались музыкальнее жан-
ры, которые интегрировали эстетические 
принципы дзэн в европейскую музыку. По-
скольку советская исследовательская мысль 
не могла не откликнуться на происходившие 
процессы, перед ней встала задача выявления 
источников дзэн-буддизма, а также – изучения 
его религиозной специфики и философского 
содержания.

Статья посвящена анализу дзэн-буддиз-
ма в работах Николая Вячеславовича Абаева 
(1949–2020), который известен в советской 
и российской теоретической мысли как буд-
долог, востоковед, китаевед, а также иссле-
дователь чань-буддизма. Его кандидатская 
диссертация называлась «Соотношение тео-
рии и практики в чань-буддизме (на матери-
але Линь-цзи лу, IX в. н. э.)», а докторская – 
«Чань-буддийские традиции в истории сред-
невекового китайского общества». Большое 
внимание Н. В. Абаев уделял исследованию 
средневековой этнической религии тюркомон-
гольских кочевников, получившей название 
тенгрианства. Вообще в круг его интересов 
входили многие проблемы народов Востока, 
однако большая часть осуществлённых им 
исследований была связана с изучением даль-
невосточного буддизма. Поэтому неудиви-
тельно, что свои первые научные публикации 
Н. В. Абаев посвятил чань-буддизму. В 1983 г. 
появилась его монография «Чань-буддизм 
и культура психической деятельности в сред-
невековом Китае», которая вызвала огромный 
интерес и к исследуемой проблеме, и в целом 
к культуре дзэн [1].

Обращение к идеям чань-буддизма, обна-
руживаемое в работе Абаева, представляется 
вполне объяснимым. Во-первых, 80‑е годы 
ХХ столетия в Советском Союзе были време-

нем, когда советская идеология не только за-
нималась социальными проблемами, но и ста-
ла интересоваться человеком как субъектом 
исторического процесса в его особенных пси-
хологических проявлениях. Во-вторых, сфе-
рой научных интересов Н. В. Абаева со сту-
денческих лет являлась буддология, а знание 
китайского, японского и английского языков 
давало возможность знакомства с обширной 
литературой по интересовавшей его пробле-
матике. Возобновившийся в это время диалог 
культур вызвал общественную необходимость 
понимания этносоциальных, исторических 
и культурологических процессов. Этой обще-
ственной необходимости отвечала моногра-
фия Н. В. Абаева, ставшая популярной среди 
образованных слоёв общества.

Н. В. Абаев концептуально объединяет 
идеи чань-буддизма и дзэн-буддизма. Это 
связано с действительной теоретической 
и практической близостью этих направле-
ний, и также с тем, что основные положения 
психической культуры, сформулированные 
в чаньских текстах, мы можем исследовать 
благодаря Д. Т. Судзуки: «Главной заслугой 
Д. Т. Судзуки, который фактически открыл 
это самое парадоксальное явление (культуру 
чань-буддизма. – О. А.) не только для иссле-
дователей, но и для широкой европейской 
публики, является то, что он перевел сугубо 
эзотерические категории чань-буддизма на эк-
зотерический язык, более или менее понятный 
европейскому читателю» [1, с. 21].

Н. В. Абаев исходит из того, что культу-
ра психической деятельности играет важную 
роль как в историческом развитии, так и в раз-
витии отдельной личности. Её значение обу-
словлено тем, что она, во‑первых, является со-
ставной частью метакультурной деятельности 
и выполняет общие для всей культуры анти-
энтропийные функции; во‑вторых, содейству-
ет гармоническому балансу индивидуально-
психических и социально-культурных ком-
понентов, результатом которого является 
наполняемость культуры творческим содер-
жанием; в‑третьих, способствует повышению 
устойчивости социально-культурной тради-



54

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

ции, а также, в четвертых, совершенствует 
программы психологической саморегуляции 
человека, играющие важную роль в услови-
ях ускорения общего ритма жизни человека 
и стрессовых нагрузок на его психику [1, с. 7, 
9, 157–159]. Культуру психической деятельно-
сти Н. В. Абаев определяет как «совокупность 
способов психической деятельности, зафик-
сированных в культуре и предписываемых ею 
в целях реализации культурно-одобряемого 
психического развития методов изменения 
режима функционирования психики и её пе-
рехода на качественно новый уровень, спо-
собов передачи этих методов по традиции, 
а также как саму психическую деятельность 
индивида, освоившего данную культуру, т. е. 
деятельность, ставшую уже (по отношению 
к данной культуре) культурной» [1, с. 12].

Следует отметить, что сама постановка 
проблемы культуры психической деятель-
ности была новаторской. До выхода работы 
Н. В. Абаева о психологической культуре лич-
ности психологи говорили в контексте пси-
хологического развития человека и ребёнка 
[2], [3], [4], [5]. Что касается исследований, 
посвящённых непосредственно психологи-
ческой культуре личности, то они появились 
гораздо позднее, в начале XXI века, и в них мы 
видим те же аспекты культуры психической 
деятельности, о которых говорил Н. В. Абаев, – 
теоретико-концептуальный и практический. 
Первый из этих аспектов связан с результата-
ми теоретической деятельности и представ-
ляет собой отрефлексированное выражение 
метакультурной деятельности, а второй – с де-
ятельностью самопознания человека [9].

Н. В. Абаев показал, что культура пси-
хической деятельности способна настолько 
глубоко преображать структуру личности 
и субъекта деятельности, что изменяются 
даже уровни подсознательного и «невырази-
мого». Он подчеркивал, что чаньская культура 
психической деятельности была продуманной 
и многообразной, соединяя в себе буддий-
ские и китайские практики структурирова-
ния личности. Для достижения необходимого 
состояния использовались диалоги-поединки 

(кит. вэнь-да, яп. мондо), требующие реше-
ния неразрешимой на логическом уровне 
задачи (кит. гун-ань, яп. коан), виды военно-
прикладного искусства (борьба, фехтование 
и пр.), повседневные хозяйственные работы 
(кит. пу-цин – «просьба всем [выйти на рабо-
ту]»). В чаньских/дзэнских психопрактиках 
широкое применение имела шокотерапия, 
ставшая известной образованной публи-
ке Советского Союза после выхода книги 
Н. В. Абаева. Он показал, что метод шокоте-
рапии применялся очень осторожно и изби-
рательно в том случае, когда психика адепта 
была фактически подготовлена для прорыва 
к просветлению [1, с. 110–113]. Все эти фор-
мы психопрактики основывались на принци-
пе у-вэй – не-деяния. Н. В. Абаев был одним 
из первых мыслителей советского периода, кто 
постарался разъяснить сущность этого важ-
ного принципа чаньской/дзэнской культуры. 
Принцип не-деяния заключается в том, чтобы 
адепт оставался совершенно беспристрастным 
и при этом как бы незаинтересованным в ре-
зультатах деятельности. В качестве примера 
Н. В. Абаев приводит высказывание Линьцзи, 
утверждающего, что человек, соблюдающий 
«Не-деяние-в-деянии, может тратить в день 
по 10 тысяч лянов золота, не создавая при 
этом никакой кармы» [1, с. 129].

В последней трети XX века концепция 
не-деяния стала востребованной как в за-
рубежной, так и в отечественной мысли. 
Усложнение экономических, политических 
и культурных связей общества потребовало 
от государств и народов выработки новых 
стратегий поведения, а также – новых подхо-
дов к пониманию происходящих процессов, 
и принцип у-вэй предлагал новое содержание 
пути цивилизационного развития. И запад-
ные страны, и Советский Союз, нацеленные 
на техногенное преобразование мира, стол-
кнулись с трудно разрешимыми задачами, 
в частности экологическими. Всё это потре-
бовало знания тех идей и представлений, ко-
торые ещё не культивировались в западном 
и российском менталитете. Такие идеи, пред-
ставленные и впервые проанализированные 



55

⇒  Теория  и  история культуры

на глубоком философском уровне в моногра-
фии Н. В. Абаева, показали ограниченность 
антропоцентричного подхода, который пре-
обладал в западной философии.

Личность, «выстраиваемая» по прин-
ципам понимания мира и человека в чань/
дзэн-буддизме, предполагает особую прак-
тику психологической тренировки. Одной 
из ведущих позиций психотренинга чань/
дзэн-буддизма является медитация, пред-
ставляющая собой сосредоточение сознания 
в одной точке «всматривания» медитирую-
щего своим внутренним взором в «пустоту». 
Подробно рассматривая процесс медитации, 
Н. В. Абаев выделяет её необходимые этапы. 
На первом этапе необходимо уделить внима-
ние нормализации физиологических процес-
сов с применением релаксации и дыхательных 
упражнений, и только на втором этапе человек 
добивается умения свободно двигаться от од-
ного объекта к другому, не следуя мыслям, 
порождаемым разумом медитирующего, что 
позволяет отражать объекты с максималь-
ной адекватностью. Такое состояние, отмечает 
Н. В. Абаев, называется в чань-буддизме «у-
во», «не-Я», «отсутствие индивидуальности». 
Только теперь чань-буддист перестаёт быть 
наблюдателем своей собственной деятельно-
сти и постигает «пустотность», «отсутствие 
собственной независимой сущности» всех 
вещей и явлений, всего феноменального – 
внешних объектов, так называемых живых 
существ (кит. чжун-шэнь) своей собствен-
ной природы, а также – «пустотность самой 
пустоты» [1, с. 84]. В чаньской/дзэнской ме-
дитации акцент делается на внутренней само-
дисциплине, которая обеспечивает единство 
и гармоничное взамодействие сознательно-
го и подсознательного уровня психики, что 
и раскрывает «истинную» природу человека. 
Апелляция к природному началу человека, его 
активизация и свобождение от социальной 
и рациональной обусловленности приводит 
к особой эмоциональности «просветления», 
что и является для адепта высшей точкой 
практики самоусовершенствования. В этом 
состоянии человек действует из «глубины» 

своего существа и испытывает эмоции, кото-
рые выражаются в различных формах, кото-
рые не всегда одобряются культурой.

Медитация приводит адепта к просвет-
лению, природа которого до сих пор не ясна 
в полной мере учёным. Существует точка ре-
ния К.-Г. Юнга, который полагает, что сущ-
ность данного явления не может характери-
зоваться ни как образное, ни как понятийное 
представление, ни с позиций подлинности, 
ни с позиций ложности [6, с. 9]. Э. Фромм 
утверждает, что к данному феномену вооб-
ще нельзя подходить с позиций истинности 
[8, с. 96]. К. Уилбер полагает, что просветле-
ние представляет собой состояние космиче-
ского сознания, когда расширение личности 
включает в себя Всё, и называет опыт обре-
тения космического сознания мистическим 
[7, с. 74]. О медитации и просветлении как 
о работе с нейронной сетью, открывающей 
другие состояния и миры, говорит Т. В. Чер-
ниговская – один из ведущих нейролингвистов 
нашей страны [10].

В отечественной философии Н. В. Абаев 
был одним из первых, кто постарался выя-
вить природу просветления как метода пси-
хической регуляции личности. Он трактовал 
просветление как воспроизведение особого 
состояния сознания, сходного с «феноменом 
творческого вдохновения, которое охватывает 
чаньского адепта как бы самопроизвольно, 
без видимых усилий с его стороны» [1, с. 113]. 
На основе глубокого изучения текстов школы 
чань- и дзэн-буддизма. Н. В. Абаев показывает, 
что при необходимой подготовке человека 
прорыв к просветлению происходит в лю-
бой момент и в любой ситуации: и во вре-
мя психотренинга, и в обыденной жизни, 
когда человек занимается повседневными 
делами. Более того, просветление, достига-
емое адептом в обычной жизни, в процессе 
ежесекундного взаимообмена с социальным 
и природным миром, трактуется как более 
предпочтительное, поскольку природа че-
ловека изначально чиста и истинна, и ис-
правлять и дополнять её нет необходимости. 
Следовательно, просветление приходит само 



56

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

и не требует «ни изнурительного аскетизма, 
ни специальной практики, ни длительного 
восхождения по многочисленным ступеням 
совершенства [1, с. 119]. Это не означает, что 
человек не должен заниматься психопрактика-
ми; просто не следует быть преднамеренным 
в своем желании достичь их.

Пытаясь подойти к рассмотрению фено-
мена просветления с философских позиций, 
Н. В. Абаев характеризует его как состояние 
единства субъекта и объекта. Соглашаясь 
с Д. Т. Судзуки, он утверждает, что тожде-
ственность субъекта и объекта носит услов-
ный характер, поскольку «слияние подразуме-
вает наличие отдельных и независимых друг 
от друга сущностей (т. е. субъекта и объек-
та)». А в данном случае, скорее всего, имеется 
в виду восстановление изначальной целостно-
сти, которая и есть исходное состояние бытия 
[1, с. 135]. Медитация приводит к тому, что 
человек выходит за рамки своей отдельно-
сти, освобождаясь в просветлении от своего 
«Я». Н. В. Абаев указывает, что стремление 
примирить два начала – субъект и объект – 
в чань/дзэн, как и в целом в буддизме, про-
исходило как на уровне отдельного человека, 
так и на метакультурном уровне, в котором 
снимались психологические преграды между 
человеком и природой. В состоянии просвет-
ления человек достигал единения со всеми 
живыми существами, во взаимодействии с ко-
торыми происходила его адаптация в мире: 
«Внешняя двойственность и маргинальность 
человека между миром живых существ и со-
стоянием сверхличного единства бытия про-
является в том, что, с одной стороны, состо-
яние человека есть всего лишь переходная 
ступень (равно как и все другие формы бы-
тия) к состоянию буддовости, а с другой – это 
редчайшее состояние, единственное, дающее 
возможность вырваться из бесконечной ‟цепи 
смертей и рождений‟, из кармически обу-
словленного мира мучительного воздействия 
за все ‟неблагие‟, с точки зрения буддийской 
этики, слова и поступки» [1, с. 137]. Поэтому 
идея спасения в психопрактике буддизма от-
носилась не только к человеку, но и ко всему 

явленному миру, цель которого заключалась 
в прекращении феноменального существо-
вания. При этом чань-буддисты старались 
избегать крайностей в понимании принципа 
«ненанесения вреда» всему живому, присуще-
го буддизму, и включали природу как равно-
правного партнёра в свои отношения с миром. 
Это обеспечивало сохранность природных 
ресурсов, позволяя в то же время использо-
вать их в практической деятельности.

Указанные моменты дали возможность 
школе чань и её адептам «вписаться» в тра-
диционную китайскую культуру, в которой 
трудовой деятельности придавалось огромное 
значение, а также способствовали разработ-
ке психопрактик, направленных на решение 
прикладных задач, которые стоят перед чело-
веком в любой сфере деятельности, особенно 
в экстремальных условиях.

Таким образом, Н. В. Абаев по существу 
первым в советской исследовательской ли-
тературе описывает тип личности, который 
способен регулировать как деятельность 
по отношению к объекту, так и свою вну-
треннюю деятельность. Он показывает, что 
в школе чань субъект деятельности выступает 
одновременно объектом деятельности, так же 
как и внешние объекты. Несмотря на то, что 
указанное выделение объекта носит относи-
тельный характер, «так как один и тот же фе-
номен в разных ситуациях может выступать 
или не выступать в качестве объекта», инди-
вид имеет больше возможностей регулировать 
свое психосоматическое состояние, а, следо-
вательно, управлять им [1, с. 142]. В резуль-
тате таких практик снимается противоречие 
между постоянно изменяющимся объектом 
внешнего мира, которое происходит в силу 
его собственного развития, и дискретным 
характером процесса реагирования на этот 
объект, когда в сознании формируется его 
нужный образ. Иными словами, проблема 
познания и понимания для приверженцев 
чань решается не путём отражения в созна-
нии объекта и изменения его в практиче-
ской деятельности, а путём выхода за рамки 
субъектно-объектных отношений. Для нагляд-



57

⇒  Теория  и  история культуры

ности данного положения Н. В. Абаев цитиру-
ет Д. Т. Судзуки: «В стрельбе из лука стрелок 
и цель не являются больше противопостав-
ленными объектами, становятся одной реаль-
ностью. Стрелок перестаёт осознавать себя, 
подобно человеку, которому нужно поразить 

быка, неожиданно возникшего перед ним, 
прямо в глаз. Это состояние неосознанности 
реализуется только тогда, когда, совершенно 
опустошённый и избавившийся от своего «Я», 
он сливается воедино с процессом совершен-
ствования своего мастерства» [1, с. 144].

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Абаев Н. В. Чань-буддизм и культура психической деятельности в средневековом Китае: учебное 

пособие. Новосибирск: Наука, 1983. 133 с.

2.	 Бодалёв А. А. Личность и общение. Избранные труды: учебное пособие. Москва: Педагогика, 1983. 
271 с.

3.	 Бодалёв А. А. Психология о личности: учебное пособие. Москва: Изд-во МГУ, 1988. 188 с.

4.	 Выготский Л. С. Психология развития человека: учебное пособие. Москва: Смысл; Эксмо, 2005. 1136 с.

5.	 Выготский Л. С. Психология развития ребенка: учебное пособие. Москва: Смысл; Эксмо, 2005. 512 с.

6.	 Дзэн-Буддизм. Судзуки Д. Основы Дзэн-Буддизма. Кацуки С. Практика Дзэн / пер. с англ: учебное 
пособие. Бишкек: МП «Одиссей», Гл. ред. КЭ, 1993. 672 с.

7.	 Уилбер К. Краткая история всего / пер. с англ. С. В. Зубкова: учебное пособие. Москва: АСТ: Астрель, 
2006. 476 с.

8.	 Фромм Э. Дзэн-буддизм и психоанализ: пер. с англ.: учебное пособие. Москва: АСТ: Астрель, 2011. 
100 с.

9.	 Коломинский Я. Л. Психологическая культура личности [Электронный ресурс]. //Психологическая 
культура личности. URL: https://elib.bspu.by/bitstream/doc/46282/1/

10.	 Черниговская Т. В. В поисках сознания [Электронный ресурс]. // URL: https://newstyle-mag.com/
interview-tatiana-chernigovskaya/

*

Поступила в редакцию 13.03.2023


