
32

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

ИСТОРИОСОФСКАЯ ПАРАДИГМА 
РУССКОГО МИРА (НРАВСТВЕННО- 

РЕЛИГИОЗНЫЕ АСПЕКТЫ)

УДК 304.42
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-2112-32-42

Ю . В .  К о т 
Московский государственный институт культуры,  
Химки, Московская область, Российская Федерация 
e-mail: kotkot_76@mail.ru

Аннотация: Актуальной проблемой современной культурной политики России является созда-
ние программ духовного и нравственного содержания, направленных на выявление ценностей 
и смыслов Русского мира и воплощение их в действительность. Для решения этой проблемы в ста-
тье предпринята реконструкция классического содержания русской идеи, отрефлексированно-
го в традициях отечественной философской культуры. В центре внимания три группы источни-
ков: православное богословие, религиозная философия и русская литература. Особое внимание 
уделено анализу «Слова о законе и благодати» митрополита Илариона, в котором задана исто-
риософская парадигма русской духовной культуры, реализованная в религиозном и нравствен-
ном аспектах. Показано, что «Слово» прочитывается в контексте нравственной философии как 
первый текст древнерусской книжности, заложивший корневую традицию этикоцентризма рус-
ской мысли, развитой в дальнейшем в отечественной философии и литературе. В этом контексте 
рассматривается аритмологическая концепция бытия, разработанная Н. В. Бугаевым, П. А. Фло-
ренским, С. Н. Булгаковым и др. В статье делается акцент на размышления Ф. М. Достоевско-
го, Н. А. Бердяева, Е. Н. Трубецкого, С. Л. Франка, И. А. Ильина о русской идее и, соответствен-
но, русской историософии, имеющей важное значение для структурирования духовного содер-
жания Русского мира, выходящего в сферу общественно-политического и нравственного идеала. 
В общественно-политической сфере – это удержание мира от хаоса и распада, в нравственной – 
идея оправдания и спасения человека. Делается вывод, что исследование, выявление и культиви-
рование историософской парадигмы Русского мира становится важнейшей задачей современ-
ной культурной политики.

Ключевые слова: современная культурная политика России, Русский мир, русская идея, подвиг Рус-
скости, Катехон, историософия, эсхатология, нравственное бытие, православие, духовная культура.   

Для цитирования: Кот Ю.В. Историософская парадигма русского мира (нравственно-религиозные 
аспекты) // Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2023. №2 
(112). С. 32-42. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-2112-32-42

КОТ ЮРИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ – декан факультета медиакоммуникаций и аудиовизуальных искусств, 
Московский государственный институт культуры 

KOT YURI VLADIMIROVICH – Dean of the Faculty of Media Communications and Audiovisual Arts, Moscow 
State Institute of Culture

© Кот Ю.В., 2023



33

⇒  Теория  и  история культуры

КОТ ЮРИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ – декан факультета медиакоммуникаций и аудиовизуальных искусств, 
Московский государственный институт культуры 

KOT YURI VLADIMIROVICH – Dean of the Faculty of Media Communications and Audiovisual Arts, Moscow 
State Institute of Culture

© Кот Ю.В., 2023

Один из насущных вопросов современной 
культурной политики России – это пробле-
матика, связанная с различными аспектами 
исследования Русского мира. Эта проблема-
тика также находится сегодня в эпицентре 
гуманитарного дискурса и общественно-
политических дискуссий. Сама проблематика, 
возникшая в начале 90‑х годов XX столетия, 
в последние годы, и особенно с началом СВО, 
приобрела фундаментальный стратегический 
характер, включающий большое количество 
исследований. Сложилась ситуация «много-
голосицы», которая, с одной стороны, свиде-
тельствует об актуальности этой темы, если 
исходить из количественных параметров пу-

бликаций, с другой стороны, свидетельству-
ет о преобладании стереотипных и в целом 
конъюнктурных подходов, акцентирующих 
внимание на какой-то одной стороне вопроса 
(геополитической, лингвистической, геогра-
фической и т. д.) [20, с. 151].

Мы полагаем, что типология подходов 
к анализу содержания понятия «Русский 
мир», предложенная авторами монографии 
«Философия русской идеи», вполне исчер-
пывающим образом отражает сложившуюся 
ситуацию. Это четыре подхода к Русскому 
миру, суть которых в следующем: 1) геопо-
литическая реальность; 2) геоэкономическая 
реальность; 3) неповторимая этнокультурная 

HISTORIOSOPHICAL PARADIGM OF THE RUSSIAN 
WORLD (MORAL AND RELIGIOUS ASPECTS)

Yu r i  V.  K o t
Moscow State Institute of Culture,  
Khimki, Moscow Region, Russian Federation 
e-mail: kotkot_76@mail.ru

Abstract: The urgent problem of the modern cultural policy of Russia is the creation of programs of spiritu-
al and moral content aimed at identifying the values and meanings of the Russian world and the embodi-
ment them in reality. To solve this problem, the article has reconstructed the classical content of the Russian 
idea, reflected in the traditions of Russian philosophical culture. There are three groups of sources in the fo-
cus: Orthodox theology, religious philosophy and Russian literature. Particular attention is paid to the anal-
ysis of the «Words of Law and Grace» by Metropolitan Hilarion, in which the historiosophical paradigm of 
Russian spiritual culture was set, implemented in religious and moral aspects. It is shown that the «Word» 
is read in the context of moral philosophy as the first text of ancient Russian book, which laid the root tra-
dition of the ethicocentrism of Russian thought, developed in the future in Russian philosophy and liter-
ature. This context considers the arrhythmological concept of being developed by N. V. Bugaev, P. A. Flo-
rensky, S. N. Bulgakov and others. The article focuses on the reflections of F. M. Dostoevsky, N. A. Berdy-
aev, E. N. Trubetskoy, S. L. Frank, I. A. Ilyin about the Russian idea and, accordingly, Russian historiosophy, 
which is important for structuring the spiritual content of the Russian world, which goes into the sphere of 
the socio-political and moral ideal. In the socio-political sphere, it is the retention of the world from chaos 
and collapse, in moral – the idea of justification and salvation of man. It is concluded that the study, iden-
tification and cultivation of the historiosophical paradigm of the Russian world is becoming the most im-
portant task of modern cultural policy.

Keywords: modern cultural policy of Russia, Russian world, Russian idea, the feat of Russianness, Сatechon, 
historiosophy, eschatology, moral being, Orthodoxy, spiritual culture.

For citation: Kot Y.V. Historiosophical paradigm of the russian world (moral and religious aspects). The 
Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 2 (112), pp. 32-42. (In 
Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-2112-32-42



34

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

общность людей, проживающих не только 
в России; 4) православная цивилизация [11, 
с. 210]. Большинство трактовок Русского мира 
будут соответствовать одной из этих позиций.

Очевидно, что онтологическая конфигу-
рация Русского мира только складывается, 
и мы являемся свидетелями этого судьбо-
носного процесса в отечественной истории 
и культуре. Цель статьи заключается в вы-
явлении и анализе «историософской пара-
дигмы Русского мира» через раскрытие ее 
нравственно-религиозных аспектов. Задачами 
статьи являются: 1) рассмотрение классиче-
ского историософского понимания русской 
идеи, наиболее полно отрефлексированное 
в традициях русской религиозной философии 
и православного богословия; 2) выявление 
инвариантного ядра русской историософии; 
3) обоснование практического воплощения 
духовного содержания русской идеи в форми-
ровании Русского мира как актуальной задачи 
современной культурной политики.

Историософия в самом общем плане 
есть поиск смысла в истории, в религиозном 
аспекте – поиск провиденциального, часто 
трагического и драматического, смысла мира 
и человеческой жизни. «Для христианина все 
в мире имеет смысл, – отмечает исследователь 
русской эмиграции М. Н. Назаров, – в том чис-
ле и катастрофы – они дают опыт катарсиса, 
который, пожалуй, иным образом получить 
было нельзя. В этом – глубочайший и един-
ственный положительный земной смысл 
российской трагедии» [16, с. 19]. Важно здесь 
сделать акцент на нравственный, а не только 
на теоретический аспект понятия смысл; все 
в мире имеет нравственный смысл, посколь-
ку речь идет о катарсисе – нравственном 
очищении через прохождение исторических 
катастроф и трагедий. Теория же «аксиоло-
гически нейтральна», она исследует законы 
и закономерности исторического процесса вне 
каких-либо моральных характеристик самого 
исследователя.

Историософский подход стремится обо-
сновать идею о том, что исторический процесс 
является не набором разрозненных случайных 

событий, фактов и явлений в бытии народов, 
подчиненных логике выживания и сохране-
ния своего эмпирического существования, 
но неким целостным процессом, имеющим 
высшую, метафизическую цель (духовное 
задание, миссию). И у каждого народа своя 
собственная национальная миссия, что яв-
ляется важным цивилизационным фактором 
различия между ними. Каждый народ само-
бытен, поскольку самобытна его высшая цель. 
Но сама история человечества есть драма его 
бытия, в которой силы хаоса и деструкции 
часто оказываются сильнее жизнеутвержда-
ющих идеалов.

На Западе историософские построения 
все-таки исключения из магистрального русла 
рационалистического толкования истории, 
в то время как в России – это фундаменталь-
ное философское течение, идущее от самих 
истоков русской философии. Существует мне-
ние, что именно Н. Я. Данилевский стал осно-
воположником самобытной русской истори-
ософии: «Н. Я. Данилевский заложил основы 
русской историософии и геополитики, не за-
паднической и не славянофильской, а именно 
русской» [5, с. 288]. Суть этой историософской 
русскости Н. Я. Данилевского в том, что она 
отрицает общечеловеческую цивилизацию, 
в контексте которой Россия призвана, как счи-
тали славянофилы, решать общечеловеческие 
задачи. Таких задач не существует, поскольку 
культурно-исторический тип каждого народа 
предполагает развитие собственных нацио-
нальных принципов и ценностей. Россия как 
самобытный культурно-исторический тип, 
безусловно, имеет собственную националь-
ную основу.

Религиозная историософия, таким обра-
зом, – это метафизика мирового духа, глубоко 
и оригинально проявляющегося в националь-
ной истории и культуре. Но не всякая наци-
ональная философия способна расслышать 
и понять свое национальное задание. И поэто-
му бытие человечества разнообразно, прежде 
всего, в своих национальных философских 
конфигурациях. Содержательное наполнение 
русской национальной основы, историософ-



35

⇒  Теория  и  история культуры

ской русскости, относится к философско-
богословским разработкам русской идеи, 
в которой заложена историософское свое-
образие и историософская миссия русско-
го народа. При общем понимании высокой 
духовной миссии России, ее нравственного 
призвания, все же ортодоксальная историосо-
фия имеет некоторые отличия от религиозно-
философской.

Примером «строго воцерковленной рус-
ской историософской мысли» представляются 
труды архимандрита Константина (Зайцева). 
Это выдающийся мыслитель Русского Зарубе-
жья, создавший историософскую концепцию 
миссии русской эмиграции и в целом – мис-
сии России как всемирного «удерживающего» 
и предапокалиптического состояния совре-
менного мира. Его ценное наследие сегодня 
возвращается в Россию.

Миссия русской эмиграции в том, что 
«она сохранила свою органическую принад-
лежность к Исторической России, продол-
жая быть носительницей «подвига Русско-
сти» [1, с. 158]. Очень сильное выражение 
«подвиг Русскости», могущее употреблять-
ся не только применительно к эмиграции, 
но и как сохранение в целом своей нацио-
нальной, духовной, исторической, культур-
ной идентичности в мире. С этим связана 
особая судьба и, соответственно, духовная 
миссия России – чувствовать приближение 
конца истории, но не в смысле Ф. Фукуямы, 
а в смысле христианской эсхатологии: «За-
вершительным же событием в этом процессе 
явилось разрушение Русского Православного 
Царства, явившееся следствием духовного 
разложения Православной Русскости, бывшей 
одновременно и творением Русского Право-
славного Царства, и его существом. История 
тем кончилась. Наступила стадия конца» [10, 
с. 571]. Комментируя эти слова богослова, со-
временный исследователь В. Ю. Даренский, от-
мечает: «Россия стала центром и завершением 
мирового исторического процесса, поскольку 
была хранителем Православия и Катехона. 
Именно здесь поэтому и произошла главная 
катастрофа, положившая начало движения 

земного человечества к гибели» [4, с. 88]. Это 
историософская концепция Православного 
Катехона – духовной силы, удерживающей 
мир от окончательного разложения и гибели. 
И пока существует Россия, существует и мир. 
«Историческая Россия есть и конец Истории, – 
говорит арх. Константин, – Историческая Рос-
сия замыкает Историю: так мыслит Церковь, 
земным телом которой была Историческая 
Россия. Продление Истории есть проблема 
восстановления России» [10, с. 787].

Таким образом, восстановление, воз-
рождение России является залогом того, что 
история продолжится. И Русский мир в этом 
смысле является духовным пространством Ка-
техона. Близкие взгляды высказывали и дру-
гие видные иерархи Русской Православной 
Церкви: праведный Иоанн Кронштадтский 
в своих сочинениях; митрополит Антоний 
(Храповицкий) в книгах «Ф. М. Достоевский 
как проповедник возрождения», «Молитва рус-
ской души», «Сила Православия»; свт. Серафим 
(Соболев) в труде «Русская идеология»; митро-
полит Вениамин (Федченков) в воспоминаниях 
«Лики Святой Руси»; священномученик Иоанн 
Восторгов в проповедях «О судьбах России», 
«Историческое призвание России»; архиепи-
скоп Аверкий (Таушев) в работе «Истинное 
Православие и современный мир»; архиепи-
скоп Никон (Рклицкий) в сборнике своих ста-
тей и проповедей «Мой Труд в Винограднике 
Христовом»; архиепископ Никон (Рождествен-
ский) в дневниках «Православие и грядущие 
судьбы России»; священномученик Иларион 
(Троицкий) в сборнике трудов «Преображение 
души»; митрополит Иоанн (Снычев) в книге 
«Самодержавие духа» и другие.

Русская религиозная философия отлича-
ется особым вниманием к историософской 
проблематике, к вопросам об историческом 
пути России, ее культурном своеобразии и ду-
ховном предназначении. В отличие от просве-
щенных, но строгих иерархов Церкви, которые 
видели миссию русского народа в том, что он 
является носителем и хранителем правосла-
вия – последнего оплота добра и света в гре-
ховном мире, находящемся на грани катастро-



36

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

фы, большинство религиозных философов 
были светскими людьми. Они внесли в исто-
риософский горизонт ценности и смыслы, 
выходящие за пределы строгой ортодоксии, 
но принимая его основной духовный посыл.

Согласно совокупному опыту русских фи-
лософов классического периода (XIX – начало 
XX вв.) русская идея – идея вселенская. Это 
не противоречит идеям Н. Я. Данилевского, 
поскольку «вселенское» не тождественно 
«общечеловеческому» в либеральном смысле. 
И в этом гораздо большее расхождение между 
религиозными философами и либеральной 
интеллигенцией, нежели между ними и цер-
ковными иерархами. Свидетельством этому 
стал знаменитый сборник «Вехи», в котором 
дана жесткая критика утопической идеологии 
леволиберального лагеря со стороны религи-
озных философов.

О вселенской сущности русской идеи, 
в которой нет никакого националистическо-
го эгоизма, писали многие авторы. Вяч. Ива-
нов в работе «О русской идее» определил ее 
суть как сочетание родного и вселенского, 
что является христианским универсализ-
мом, лишенным как узкого национализма, 
так и беспочвенного космополитизма. В та-
кой же тональности размышляли другие 
русские философы – Н. А. Бердяев, Е. Н. Тру-
бецкой, Л. П. Карсавин, раньше Ф. М. Досто-
евский и В. С. Соловьев. Истоки этой идеи 
в философии А. С. Хомякова, П. Я. Чаадаева, 
любомудров (Д. В. Веневитинова, В. Ф. Одо-
евского), славянофилов, П. Я. Данилевского, 
К. Н. Леонтьева, в поэзии Тютчева.

Несколько иное видение русской идеи 
представляет И. А. Ильин. Он рассматривает 
русскую идею не в плане общечеловеческого 
единения, как В. С. Соловьев, но в контек-
сте драматической судьбы русского народа. 
И в этом смысле русская идея Ильина стано-
вится программой национального возрожде-
ния России. В чем же ее сущность? В своей по-
следней крупной книге «Наши задачи» он пи-
шет, что «русская идея есть идея сердца. Идея 
созерцающего сердца. Сердца, созерцающего 
свободно и предметно; и передающего свое 

видение воле для деис̆твия, и мысли для осоз-
нания и слова. Вот главныи ̆источник русскои ̆
веры и русской культуры. Вот главная сила 
России и русскои ̆самобытности. Вот путь на-
шего возрождения и обновления. Вот то, что 
другие народы смутно чувствуют в русском 
духе, и когда верно узнают это, то прекло-
няются и начинают любить и чтить Россию. 
А пока не умеют или не хотят узнать, отвер-
тываются, судят о России свысока и говорят 
о ней слова неправды, зависти и вражды» [8, 
с. 420]. Будучи универсальной, она пронизы-
вает все уровни русской духовной культуры. 
Она проявляется и в русском православии, 
в русской истории и в русской душе. Ее можно 
обнаружить и в добродушии русских сказок, 
и в русском гостеприимстве, и в русской по-
эзии, литературе, музыке, живописи.

Также значимо понимание Ильиным под-
линного национализма, который у него тожде-
ствен христианскому национализму и патри-
отизму. Это явления «высокого духа». В книге 
«Основы христианской культуры» есть глава, 
которая называется «О христианском наци-
онализме». В ней Ильин пишет: «Истинный 
национализм есть не темная, антихристиан-
ская страсть, но духовный огонь, возводящий 
человека к жертвенному служению, а народ – 
к духовному расцвету» [7, с. 326].

Большое значение для структурирования 
духовного содержания русской идеи, выхо-
дящей в сферу общественного идеала, имеет 
понятие соборности. «Формирование иде-
ального социального состояния происходит 
путем «просветления» социальной материи 
идеей соборности» [13, с. 96], – отмечают со-
временные исследователи на примере исто-
риософии С. Л. Франка. Безусловно, собор-
ность, как интегральная характеристика от-
ечественного дискурса всеединства, присуща 
не только С. Л. Франку [28]. Как религиозно-
философское понятие соборность означает 
удержание распадающегося мира на всех 
уровнях (биологическом, психическим, 
индивидуальном, социальном, культурно-
историческом) и является близким синони-
мом богословскому понятию Катехон.



37

⇒  Теория  и  история культуры

Однако начало всем историософским 
концепциям русской философии положено 
в «Слове о законе и благодати» митрополита 
Илариона, в котором даны основания исто-
риософской парадигмы Русского мира, ста-
новление которых доходит вплоть до нынеш-
него времени. В этом древнейшем памятнике 
древнерусской литературы, «одном из самых 
древних отечественных историософских сочи-
нений» [14, с. 103], представлено богословское 
осмысление места Русской церкви в христиан-
ской истории и, соответственно, определена 
историческая судьба русского народа в кон-
тексте религиозного миропонимания. Ми-
трополит Санкт-Петербургский и Ладожский 
Иоанн (Снычев), таким образом, выявляет 
промыслительный характер религиозной мис-
сии русского народа, исходя из «Слова о зако-
не и благодати»: «Русская судьба и дальше ви-
дится Илариону как результат непрестанного 
промыслительного попечения. … Митрополит 
говорит о Богом определенной роли именно 
для русского народа, «спотыкавшегося» ранее 
«на путях погибели». … Цель этого всенарод-
ного единения в духе церковного миропони-
мания – сохранить чистоту веры, удержать ее 
апостольскую спасительную истину, «святых 
Отцов Семи Соборов заповеди соблюдая». 
Здесь – корни русской державности, понима-
ющей государственную мощь не как самоцель, 
а как дарованное Богом средство к удержанию 
народной жизни в рамках евангельской непо-
рочности» [15, с. 7–8].

Таким образом, исток формирования рус-
ской идеи как духовного содержания Русского 
мира и в дальнейшем – всей традиции ответ-
ственной культуры – у митрополита Иларио-
на. Важны в этом контексте слова выдающего-
ся русского мыслителя, критика и литерату-
роведа В. В. Кожинова: «Для меня нет сомне-
ния, что глубокое изучение «Слова о законе 
и Благодати» способно доказать, что в нем 
уже начинало складываться то целостное по-
нимание России и мира, человека и истории, 
истины и добра, которое гораздо позднее, 
в XIX–XX веках, воплотилось с наибольшей 
мощью и открытостью в русской классической 

литературе и мысли – в творчестве Пушкина 
и Достоевского, Гоголя и Ивана Киреевского, 
Александра Блока и Павла Флоренского, Ми-
хаила Булгакова и Бахтина» [9, с. 71].

Интересно отметить, что выдающиеся за-
падные авторы – философы, писатели, поэты, 
переводчики, режиссеры – тоже иногда были 
озарены метафизическим светом русской идеи 
и русской культуры. Некоторые написали вы-
дающиеся труды по русской идее: В. Шубарт 
«Европа и душа Востока», Лесс Кэрик – работы 
о Достоевском, Ф. Шпидлик «Русская идея. 
Иное виденье человека» и др. Не будет преу-
величением сказать, что они были поражены 
и даже зачарованы непостижимостью России, 
ее непохожестью на другие культуры (и пре-
жде всего, на западную), ее глубоко трагиче-
ским и апофатическим духом. И главное, что 
они видели в России реальную альтернативу 
гибельному западному пути, ведущему к смер-
ти Бога, смерти человека и концу истории.

Современная картина мира исключает ме-
тафизические измерения из жизни и истории, 
такие как таинственность, непостижимость, 
трагичность исторической судьбы человече-
ства и человека в ней. А значит, не предпола-
гает нравственной ответственности за судь-
бы бытия. В современной системе ценностей 
преобладает гедонистический и цинический 
образ жизни. Здесь господствует установка, 
что жизнь конечна, сущностно бессмыслен-
на и прожить ее нужно как можно успешнее 
и комфортнее в условиях максимальной не-
стабильности и повышенного риска. Поэтому 
так важна идея безопасности, прежде всего, 
личной безопасности. Больше идеи (метанар-
ратвы) представляют собой угрозу для такого 
существования. А само существование стано-
вится экономическим, здесь человек – Homo 
economicus, для которого не существуют нрав-
ственный Абсолют и метафизическая Истина.

В «Слове о законе и благодати» дано 
философско-богословское осмысление Кре-
щения Руси и фигуры князя Владимира. Об-
ращение в истинную веру есть чудо, действие 
благодати. Именно здесь – исток мировоззре-
ния неслучайности, являющийся антиподом 



38

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

секулярного мировоззрения. Хотелось бы 
отметить точку зрения Льва Гумилева, ко-
торый также говорит о благодати, о том, что 
выбор веры, правильный выбор, был актом 
спасения [3, с. 62]. И этот выбор есть чудо, 
чудо неслучайности, поскольку можно было 
примкнуть и к мусульманству, и к католиче-
ству, и к язычеству. И через Крещение Россия, 
имеющая свое предназначение, вписывается 
в историю как равноправный народ с другими 
христианскими народами.

Но предназначение не столько данность, 
сколько заданность. Это этическая категория, 
предполагающая вектор движения от суще-
го к должному. И мы видим, что поиск сво-
его исторического предназначения – суще-
ственная черта отечественной нравственной 
философии. Отказ от такого поиска – уход 
в эмпирическую плоскость истории, где вла-
ствуют лишь законы хищничества, борьбы 
за выживание, неравенство, угнетение, капи-
талистическая форма жизни. С точки зрения 
рыночно-либеральной идеологии – это норма, 
в которую нужно встраиваться; все это воз-
ведено в «объективные» законы истории. Вот 
почему Западу всегда была непонятна Россия, 
которая никогда не принимала безнравствен-
ные законы за норму.

Максимум духовной историософии до-
стигается в концепции «Москва – Третий 
Рим», в которой на первом месте миро-
спасительная идея о приоритете духовных 
и нравственных ценностей над материаль-
ными. В конечном счете – это напоминание 
миру о том, что в мире есть духовность, и что 
не хлебом единым жив человек. Это, конечно, 
исконная христианская идея, которая, увы, по-
стоянно подвергается забвению. В проекции 
на философию эта идея выражается в такой 
типологической черте как поиск смысла жизни. 
Только человек, как духовно живое и здоровое 
существо, способен на это метафизическое 
делание, на вопрошание о высшем смысле 
жизни, истории и бытия.

Русская философия всегда искала аль-
тернативный, основный на духовных, а не на 
биологических принципах существова-

ния путь. Многие представители русского 
религиозно-философского ренессанса писали 
об этом. Особенно сильно эта идея прозву-
чала у Е. Н. Трубецкого в работах «Два мира 
в древнерусской иконописи» и «Смысл жиз-
ни», в которых показано, что духовный строй 
жизни, явленный в древнерусской иконописи, 
представляет собой существенное отличие 
от строя, в котором господствуют эгоис-
тические, основанные на взаимной вражде 
принципы. Россия никогда не принимает этот 
перенос с животного мира на социальный, 
в то время как Запад узаконивает именно 
социальное хищничество, используя право-
вые моменты в качестве ограничительных. 
Мораль здесь оказывается личным, по сути, 
маргинальным делом. В России же мораль, 
нравственное измерение первично и осно-
вополагающе. И это не исключительно рус-
ская ценность, но всечеловеческая, ставшая 
в России основанием бытия и нравственным 
заданием. Это не привилегия, но вселенская 
ответственность.

Кроме всечеловеческого измерения еще 
одна важная особенность русской историосо-
фии в том, что она всегда на грани и на пре-
деле, она сущностно эсхатологична. Русское 
историософское сознание всегда перед без-
дной, в пограничной ситуации, в предчув-
ствии вселенских катастроф. Мир всегда 
на краю гибели, на краю смерти, и только 
в этом положении свершается подлинное бы-
тие. То, к чему западный экзистенциализм, 
особенно в лице М. Хайдеггера пришел лишь 
в XX веке, а именно к идее, что подлинное 
бытие открывается лишь в ситуации «Sein zum 
Tode» (Бытие-к-смерти), русская мысль вы-
страдала в подвиге борьбы со смертью и злом 
задолго до этого в своей истории. Нравствен-
ная основа эсхатологической мысли в том, что 
она разоблачает ложь «стабильного» бытия 
в нестабильном мире, «вечный мир» в мире 
войны, «вечную жизнь» в смертном мире. 
«Потревоженный дух», как выразился В. Ро-
занов, бьется в сердце русской историософии 
и заставляет искать правду, истину, добро – 
нетленные ценности в тленном мире.



39

⇒  Теория  и  история культуры

В этом контексте необходимо указать 
на аритмологическую концепцию бытия, раз-
работанную русским ученым-математиком 
и философом, одним из видных представите-
лей Московской философско-математической 
школы Н. В. Бугаевым. Согласно этой идее 
историческое бытие человечества не под-
чинено принципам непрерывной эволю-
ции, а представляет собой разломанную, 
разорванную, пробитую небытийными 
трещинами трагическую историю. Никакой 
причинно-следственной связи между собы-
тиями не существует, поэтому бытие сущ-
ностно непостижимо. Но именно таким 
образом возможно понять, почему есть зло 
и смерть, почему есть такие катаклизмы, как 
войны и революции.

Аритмологическое мироощущение было 
свойственно многим русским писателям и фи-
лософам. Можно вспомнить пушкинские 
строки: «Есть упование в бою…» и мысль 
Достоевского: «Бытие только тогда есть, когда 
ему грозит небытие». Среди философов ближе 
всех к аритмологии П. А. Флоренский. В своей 
фундаментальной работе «Столп и утверж-
дение истины» он пишет: «Если мир позна-
ваемый надтреснут, и мы не можем на деле 
уничтожить трещины его, то не должны 
и прикрывать их. Если разум познающий раз-
дроблен, если он – не монолитный кусок, если 
он самому себе противоречит, – мы опять-таки 
не должны делать вида, что этого нет. Бессиль-
ное усилие человеческого рассудка примирить 
противоречия, вялую попытку напрячься дав-
но пора отразить бодрым признанием проти-
воречивости» [19, с. 157].

Кроме П. А. Флоренского такое мироощу-
щение присуще С. Н. Булгакову, Н. А. Бердяе-
ву, С. Л. Франку, В. В. Зеньковскому, Н. О. Лос-
скому, В. Ф. Эрну. Аритмологическое восприя-
тие дает объемное, многомерное видение бы-
тия, которое не подчиняется только законам 
природного детерминизма. Вне этого видения 
мир будет казаться плоским, одномерным, 
таким, каким мыслится в секулярной пара-
дигме западничества – и российского, и за-
рубежного.

Историософская парадигма русской мыс-
ли проявила себя еще в одном крайне важном 
аспекте, который можно обозначить как нрав-
ственное оправдание бытия. Это типологиче-
ская особенность отечественной философии, 
заключающаяся в применении моральных 
критериев к тем феноменам, которые в за-
падной традиции считаются аксиологически 
нейтральными. Прежде всего, это относится 
к онтологии и к гносеологии, то есть к бытию 
и возможностям его познания. Аксиология 
относится собственно к человеку, к миру 
культуры и социальным практикам. Такая 
дифференциация философского знания идет 
от Аристотеля, от его дисциплинарного раз-
деления областей философии и закрепления 
за ними своего собственного статуса.

В русской философской традиции обна-
руживается иной порядок вещей и ценностей. 
Русская мысль всегда исходила из моральных 
постулатов христианской этики: «Мы знаем, 
что мы от Бога и что весь мир лежит во зле» 
(1Ин 5:19). Это очень важное положение, 
не позволяющее смешивать Творца и тво-
рение (как в манихействе, гностицизме), 
но требующее строго различать сотворенное 
благое бытие и испорченный по греховной 
человеческой воле мир. В проекции на фи-
лософию это приводит к положению о том, 
что бытие – это «больное бытие». Н. А. Бер-
дяев в книге «Философия свободы» выразил 
это предельно внятно: «Бытие заболело: все 
стало временным, т. е. исчезающим и возни-
кающим, умирающим и рождающимся; все 
стало пространственным, т. е. ограниченным 
и отчужденным в своих частях, тесным и да-
леким; стало материальным, т. е. тяжелым, 
подчиненным необходимости; все стало огра-
ниченным и относительным, подчиненным 
законам логики. Наш ‟эмпирический‟ мир 
есть действительный мир, но больной и ис-
порченный; он воспринимается таким, каков 
он есть в данном своем дефектном состоянии, 
а не таким, каким его конструирует субъект» 
[2, с. 116]. И далее: «Бытие в этом болезненном 
состоянии атомизируется, распадается на ча-
сти, и все отчужденные части связываются 



40

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

насильственно, порабощаются необходимо-
сти, образуется тяжелая материя» [2, с. 130].

Данный тип мысли представляется «ерети-
ческим» для классического западного рациона-
лизма. Эта онтологическая болезнь поражает 
человека, исцелить которого возможно лишь 
духовно-нравственным путем. И это и есть 
основная задача русской философии: нрав-
ственно исцелить человека, по крайней мере, 
наметить пути такого исцеления. Все осталь-
ные проблемы, связанные с познанием мира, 
оказываются второстепенными. Примечатель-
но то, что «Слово о законе и благодати» прочи-
тывается в контексте нравственной философии 
как первый текст, задавший корневую тради-
цию этикоцентризма русской мысли. «Вре-
мена на земле русской меняются, – отмечает 
А. Макаров, – а жажда полнокровной духовной 
жизни не убывает, поскольку за этой жаждой 
скрывается стремление к нравственному со-
вершенствованию человека и народа в целом. 
И потому так жизненно важен и многозначен 
сегодня живой интерес к «Слову о законе и бла-
годати» первого русского митрополита Киев-
ского – Илариона» [12, с. 89]. О нравственной 
историософии «Слова» говорит В. В. Кожинов: 
«‟Политические вопросы‟ становятся в «Слове 
о законе и Благодати» подосновой глубокой, 
полной значения историософской концеп-
ции, а ‟решение‟ этих вопросов совершается 
на пути утверждения высших нравственных 
идеалов, которые обобщены в понятии Бла-
годати» [9, с. 70].

В России право в большей мере нрав-
ственная, а не юридическая категория. Пра-
во – это Правда и Справедливость, откуда 
и вытекает главная идея – идея оправдания 
человека. В западной теодицее речь шла 
об оправдании Бога. Но в России оправды-
вают не Бога, а человека – и в глазах Бога, 
но в большей мере – в глазах других людей, 
то есть в свете совести. Как говорил выда-
ющийся русский композитор Г. В. Свиридов: 
«Русская культура неотделима от чувства 
совести. Совесть – вот что Россия принесла 
в мировое сознание» [17, с. 274]. Как гениаль-
ный художник, обладавший особым чувство-

ванием эстетического мира возвышенного 
и прекрасного, Г. В. Свиридов также точно 
и правдиво чувствовал нравственную глубину 
русской национальной культуры.

Русская идея в этом смысле – это нрав-
ственная антроподицея. Смысл истории, 
бытия человека в истории сводится к нрав-
ственному оправданию мира, оправданию 
и спасению человека. Историософия стано-
вится сотериологией. Не наказать человека, 
а простить его – сущность русского этического 
подхода к виновности человека. «Как можно 
оправдать человека?» – такой же русский во-
прос, как и вопрос о смысле жизни, который, 
как говорил А. Гулыга, впервые поставлен 
русскими. И для русской историософии в ее 
нравственном измерении также важны име-
на Н. Гоголя, В. Одоевского, Ф. Достоевского, 
Л. Толстого, В. Гаршина, А. Чехова, И. Буни-
на, А. Платонова – всех тех, кто прорывал-
ся сквозь мрак, пустоту и бессмысленность 
к высшим началам бытия. Кто всегда проби-
вался к нравственному Абсолюту.

В свете совести все видится иначе, чем 
в свете разума. В свете совести раскрываются 
бездны и ужас существования, его невыноси-
мая суть. Например, у А. Платонова был дар 
чувствовать жутчайший абсурд и бессмыс-
ленность существования, дар трагического 
восприятия смертного бытия. Постмодер-
нисты лишь насмехаются над жизнью чело-
века, отрицают наличие высших ценностей 
и жертвенную способность человека восхо-
дить к ним. Платонов как раз вопреки этой 
бессмысленности, во многом создаваемой 
неумолимым действием смерти, стремится 
выйти из нее, найти абсолютный нравствен-
ный смысл всеобщего существования.

Особый пласт творчества Платонова – во-
енные рассказы. Он показывает, как на этой 
самой ужасной на свете войне трагическим 
и парадоксальным образом обретается высший 
смысл существования людей, заключающийся 
в спасении от мирового зла, воплотившегося 
в фашизме, спасении России, которая призва-
на спасти и мир. Такова нравственная миссия 
России, нравственная сущность русской идеи.



41

⇒  Теория  и  история культуры

Все это парадигмы нравственного оправ-
дания человека, его часто несовершенной 
и порочной жизни. Только человек способен 
на прощение, только человек способен на во-
прошание о высшим смысле. Умение увидеть 
хотя бы крупицу добра и света – это огром-
ный дар русских. В этом самая глубокая исто-
риософская и сотериологическая сущность 
русской идеи, русской философии, русской 
культуры и Русского мира.

Философское углубление в духовное со-
держание русской идеи позволило выявить 
такие ее сущностные компоненты как эсха-
тологическая и нравственная историософия. 
По сути дела, русская историософия, начав-
шаяся с труда митрополита Илариона, есть 
историософия Катехона: «сохранить чистоту 
веры, удержать ее апостольскую спасительную 
истину». Таково духовное задание России, ее 
духовная миссия, которую она призвана проне-
сти сквозь века человеческой истории. И таков 
духовный смысл русской идеи, чье содержание 
оставалось неизменным; менялась лишь форма 
выражения в зависимости от социокультур-
ных, духовных, общественно-политических 
обстоятельств той или иной эпохи.

Россия сильна и богата своей историо-
софской мыслью, которая представлена в двух 
измерениях: эсхатологическом и нравствен-
ном. Первая идет от православия, вторая – 
от философии и литературы. На высшем он-

тологическом уровне они смыкаются, образуя 
сущностное своеобразие русской философии 
и культуры. И здесь невозможно определить, 
что первично: историософская направлен-
ность определяет специфику и самобытность, 
или эта специфика предполагает глубокую 
историософичность. В любом случае они вза-
имосвязаны: от «Слова о законе и благода-
ти» митр. Илариона до работ В. В. Кожинова 
и А. С. Панарина – это непрестанное размыш-
ление о России, ее судьбе, ее духовной миссии 
в контексте и на фоне мировых исторических 
судеб, забота о человеке, его нравственном 
оправдании и спасении. И поэтому нельзя 
говорить о национальном изоляционизме 
и даже нарциссизме России, как часто это 
бывает. Как раз «вселенскость» и «всечеловеч-
ность», о которых говорил Ф. М. Достоевский, 
церковные иерархи и религиозные философы, 
и составляют духовную и нравственную сущ-
ность историософской парадигмы Русского 
мира, его исконную русскость.

Мы полагаем, что задача современной 
культурной политики заключается в том, 
чтобы разработать такие программы духов-
ного и общественно-политического развития 
России, содержание которых базировалось бы 
на нравственно-религиозных ценностях, вы-
работанных в недрах отечественной истори-
ософской традиции, основные направления 
которой мы представили в данной статье.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Архимандрит Константин (Зайцев). Чудо русской истории: сборник статей, раскрывающих про-

мыслительное значение исторической России, опубликованных в зарубежной России за последнее 
двадцатилетие. Jordanville: Holly Trinity monastery, 1970. 315 с.

2.	 Бердяев Н. А. Философия свободы. Смысл творчества. Москва: Правда, 1990. 608 с.

3.	 Гумилев Л. Н. Выбор веры // Гумилев Л. Н. Всем на завещана Россия. Москва: Айрис-пресс, 2012. 
С. 61–66.

4.	 Даренский В. Ю. Историософия архимандрита Константина (Зайцева) // Русско-Византийский 
вестник. 2021. № 4 (7). С. 75–91.

5.	 Дверницкий Б. Г. Н. Я. Данилевский – основоположник русской историософии // Вестник Русской 
христианской гуманитарной академии. 2019. № 4. С. 283–290.

6.	 Демин И. В. Метафизика и постметафизическое мышление в зеркале историософии. Самара: Изда-
тельство СГА, 2016. 240 с.



42

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

7.	 Ильин И. А. Основы христианской культуры // Ильин И. А. Собрание сочинений в 10 томах. Том 1. 
Москва: Русская книга, 1993. С. 285–333.

8.	 Ильин И. А. Наши задачи // Ильин И. А. Собр. сочинений в 10 томах. Том 2. Книга 1. Москва: Русская 
книга, 1993. 496 с.

9.	 Кожинов В. В. Творчество Илариона и историческая реальность его эпохи // Кожинов В. В. Россия 
как цивилизация и культура. Москва: Институт русской цивилизации, 2012. С. 45–74.

10.	 Константин (Зайцев), арх. Чудо русской истории. Москва: Форум, 2000. 863 с.

11.	 Кочеров С. Н., Парилов О. В. Философия русской идеи: Монография. Москва: Издательский Дом 
«Русская Философия», 2022. 300 с.

12.	 Макаров А. Нравственные воззрения Илариона Киевского // Альманах библиофила. Выпуск 26. 
Тысячелетие русской письменной культуры (988–1988). Москва: Книга, 1989. С. 76–89.

13.	 Маркова Т. В., Шетулова Е. Д. Историософия С. Л. Франка: вопрос об общественном идеале 
// International Journal of Humanities and Natural Sciences. 2022. Vol. 9–1 (72). Рр. 94–96.

14.	 Мильков В. В. Иларион // Философская антропология. 2019. Т. 5. № 1. С. 102–121.

15.	 Митрополит Иларион. Слово о Законе и Благодати / Предисл. митрополита Иоанна (Снычева). 
Москва: Институт русской цивилизации, 2011. 176 с.

16.	 Назаров М. В. Миссия русской эмиграции. (На фоне катаклизмов ХХ века). В двух томах. Том первый. 
Москва: Русская Идея; Санкт-Петербург: Русская Лира. 2020. 544 с.

17.	 Свиридов Г. Музыка как судьба. Москва: Молодая гвардия, 2002. 798 с.

18.	 Семикопов Д. В., Лебедев И. А., Аксенов А. В. Соборность как метафизическая категория в религиозном 
персонализме В. С. Соловьева, протоиерея Сергия Булгакова и архимандрита Софрония (Сахарова) 
// Вестник Мининского университета. 2022. Т. 10. № 1.

19.	 Флоренский П. А. Столп и утверждение истины. Т. 1 (1). Москва: Правда, 1990. 491 с.

20.	 Хоменко Д. П. Проблема «Русского мира»: теория и историография // Genesis: исторические иссле-
дования. 2022. № 6. С. 143–156.

*

Поступила в редакцию 04.04.2023

СЕВОСТЬЯНОВ ДМИТРИЙ АНАТОЛЬЕВИЧ – доктор философских наук, доцент кафедры педагогики 
и психологии Новосибирского государственного медицинского университета

SEVOSTYANOV DMITRY ANATOLEVICH – DSc in Philosophy, Associate Professor at the Department of 
Pedagogy and Psychology, Novosibirsk State Medical University

© Севостьянов Д.А., 2023


