
24

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

ИДЕЙНО-СМЫСЛОВОЕ СОДЕРЖАНИЕ 
ТВОРЧЕСТВА Ф. М. ДОСТОЕВСКОГО

УДК 821.161.1
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-2112-24-31

Н . И .  Н е ж е н е ц 
Московский государственный институт культуры,  
Химки, Московская область, Российская Федерация  
e-mail: nicknezhenets@yandex.ru

Аннотация: В статье рассматривается идейно-смысловое основание художественной прозы Досто-
евского. Отмечается, что писатель не создал ни одного философского сочинения, но все его про-
изведения посвящены постижению человеческого духа. Достоевский исследует самые потаенные 
всплески сознания, последовательно проводя ключевые мысли-идеи: идею личности как самосто-
ятельной духовной ценности, идею человеческого страдания и идею Бога как высшего этического 
явления и мистической сущности бытия. Идея спасения человечества соотносится у Достоевского 
с темой «иночества в миру». Раздумье о жизни земной и запредельной – тема явно трансцендент-
ная, богочеловеческая, внесшая обобщенно-трагическое начало в прозу Достоевского. В его про-
изведениях все существенные грани бытия связываются с темой апокалипсиса, мирского спасения 
и преображения, с идеей исторической миссии России и особой миссии русского народа, соборно 
освоившего огромное жизненное пространство.

Ключевые слова: русская литература XIX века, Достоевский Федор Михайлович, роман «Братья Ка-
рамазовы», роман «Бесы», идейное содержание прозы Достоевского, историческая миссия русско-
го народа.

Для цитирования: Неженец Н.И. Идейно-смысловое содержание творчества Ф.М. Достоевско-
го // Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2023. №2 (112). 
С. 24-31. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-2112-24-31

THE IDEOLOGICAL AND SEMANTIC CONTENT 
OF F. M. DOSTOEVSKY’S CREATIVITY

N i k o l a i  I .  N e z h e n e t s
Moscow State Institute of Culture, 
Khimki, Moscow region, Russian Federation 
e-mail: nicknezhenets@yandex.ru

НЕЖЕНЕЦ НИКОЛАЙ ИВАНОВИЧ – доктор философских наук, профессор кафедры литературы 
и лингвистики, Московский государственный институт культуры

NEZHENETS NIKOLAI IVANOVICH – DSc in Philosophy, Professor at the Department of Literature and 
Linguistics, Moscow State Institute of Culture

© Неженец Н.И., 2023



25

⇒  Теория  и  история культуры

НЕЖЕНЕЦ НИКОЛАЙ ИВАНОВИЧ – доктор философских наук, профессор кафедры литературы 
и лингвистики, Московский государственный институт культуры

NEZHENETS NIKOLAI IVANOVICH – DSc in Philosophy, Professor at the Department of Literature and 
Linguistics, Moscow State Institute of Culture

© Неженец Н.И., 2023

Ф. М. Достоевский в равной степени 
предстает как великий писатель и как вели-
кий мыслитель, его идеи обогатили не толь-
ко художественную литературу, но мировую 
философию. Первое неоспоримо: его тра-
гическое пятикнижие – от «Преступления 
и наказания» и «Идиота» до «Бесов», «Под-
ростка» и «Братьев Карамазовых» – неизменно 
завораживает читателя стилевой сложностью 
художественно-образного письма и изыскан-
ной неожиданностью структурно-сюжетных 
решений. Как мыслитель он не создал ни од-
ного сочинения, которое позволило бы ему 
выказать себя чистым исследователем обоб-
щенных явлений бытия мирского, и это не-
сколько озадачивает, требует доказательного 
пояснения. Все его раздумья о связях и стол-
кновениях, из которых сплетается кружево 
людской суеты, неподдельно совмещаются 
с диалектикой идей, в орбиту которой введе-
ны его герои, где они хлопочут, переживают, 
мучаются, пытаясь оспорить стихию своего 
бытового пребывания на земле.

Идейная ценность героя, личностно сра-
щенная с его характером через грани реплик, 
суждений, конкретного действа, к которым он 
предначертан волею судьбы, образует смысло-
вую направленность текста. Поведение чело-
века тут естественно скреплено с его говоре-

нием, так что одно нельзя оторвать от другого. 
Идея становится судьбою и смыслом жизни.

Заметим, Достоевский создавал обоб
щенно‑личностные характеры, представ-
ляющие интересы народа, нации, даже че-
ловечества в целом. Его Родион Расколь-
ников от имени всех живущих попробовал 
мысль разрешить, можно ли убивать другую 
жизнь. И он весь в этой мысли-идее и весь 
в переживаниях, вызванных ее стихией. 
Красавица Настасья Филипповна в романе 
«Идиот» отказывается от княжеского титула 
и миллиона праведника Мышкина, но берет 
из рук ростовщика Рогожина завернутые 
в грязную газету сто тысяч рублей, чтобы 
бросить их в огонь и тем самым вынести 
приговор себе и всему свету, с вожделением 
взирающему на ее красоту и деньги, смешан-
ные с бесчестием. И кажется, положительно 
исправить мир, «во зле лежащий», и даже 
сохраниться в «омуте» его столь скверной, 
столь аморальной обыденщины и мглы уже 
никак нельзя. Настасья Филипповна была 
убита, а душевно чистый и бескорыстный, 
как ребенок, князь Мышкин, спустившийся 
со швейцарских гор, где он лечился, и пожа-
ловавший, подобно Христу, в людское бы-
тование с идеей истины и добра, еще более 
погрузился в сумасшествие…

Abstract: The article examines the ideological and semantic basis of Dostoevsky’s fiction. It is noted that the 
writer did not create a single philosophical composition, but all his works are devoted to the comprehension 
of the human spirit. Dostoevsky explores the most hidden bursts of consciousness, consistently conducting 
key thought-ideas - the idea of   personality as an independent spiritual value, the idea of   human suffering 
and the idea of   God as the highest ethical phenomenon and the mystical essence of being. The idea of   sav-
ing humanity is correlated with Dostoevsky with the theme of “monarchism in the world.” Thinking about 
the life of the earthly and beyond - the topic is clearly transcendent, God-human, which introduced a gen-
eralized and tragic beginning into Dostoevsky’s prose. In his works, all significant facets of being are associ-
ated with the theme of the apocalypse, worldly salvation and transformation, with the idea of   the historical 
mission of Russia and the special mission of the Russian people, who soberly mastered a huge living space.

Keywords: 19th-century Russian literature, Fyodor Mikhailovich Dostoevsky, the novel “The Brothers Kara-
mazov,” the novel “Demons,” the ideological content of Dostoevsky’s prose, the historical mission of the 
Russian people.

For citation: Nezhenets N. I. The ideological and semantic content of F.M. Dostoevsky’s creativity. The Bul-
letin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 2 (112), pp. 24-31. (In 
Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-2112-24-31



26

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

Художественная проза Достоевского орга-
нично связана с его философскими размышле-
ниями. В романе «Бесы» герои страстно жела-
ли переделать жизнь общественную. Автором 
плана выступает некий Шигалев, наделенный, 
по сведениям писателя, непомерно «длинны-
ми, широкими (и) толстыми ушами, врозь тор-
чавшими». Система в мозгу этого «теоретика 
от революции» окончательно не сложилась, 
но «поправка» к иррациональности человече-
ской психики отчетливо высветилась: положе-
ние о «безграничной свободе» должно заме-
нить другим – о «безграничном деспоте», когда 
каждый член общества смотрит один за другим 
и обязан доносить. И все рабы. И далее пред-
лагается предельно понизить «уровень образо-
вания, наук и талантов» [2]. Именно к новому 
миропорядку и устремляются герои «Бесов», 
собираясь положить при этом не менее ста мил-
лионов «голов», причем «не самых худших».

В состояние глубочайшего драматизма 
также попадает с идеей своего благополучия 
подросток в романе с одноименным назва-
нием. Герой этот, по сути, безгрешен, но уже 
ненароком испорчен возможностью разврата. 
Он еще сохраняет в себе душевное целому-
дрие, но, тем не менее, допускает порок в свои 
мысли; он живет в относительном достатке, 
но с надеждой и упорством грезит попасть 
в молочные реки с кисельными берегами, что 
могло бы принести ему так нужный «для себя» 
заветный миллион.

В романе «Братья Карамазовы», которо-
му Достоевский отдал около 13 лет, главным 
героем, по первоначальному замыслу, должен 
был стать послушник старца Зосимы Алеша. 
Но в центр повествования неожиданно вы-
двинулся, благодаря легенде о «Великом Инк-
визиторе», Иван, так что Алеша был отодви-
нут им, и все, сюжетно написанное, стало 
восприниматься не более чем «введением» 
к тому, «ненаписанному», что обдумывалось 
автором тогда же, на исходе 1880 года, и где 
Алеша мог бы занять заглавное положение 
с его идеей «иночества в миру».

Миссию «иночества» возлагает на Алешу 
Зосима: он же благословляет его на «мысль 

семейную», вследствие чего Алеша становится 
в вышедшей части романа духовным против-
ником Ивана. Теперь он всем своим словом, 
всеми поступками и мирским действом дол-
жен противостоять старшему брату. «Иноче-
ство в миру» ни в коей мере не отрицает «ино-
чества над миром»; напротив, первое здесь 
органично сращено со вторым, мирское, зем-
ное питается божественно-небесным, черпая 
из него необходимо полезное, духовно горнее 
и тем самым составляя вместе единое целост-
ное. Иван ставит проблему зла. Опираясь 
на примеры страшного и безобразного, чем 
потрясает его страдание невинных младенцев, 
он говорит брату: «Не Бога я не принимаю, 
Алеша, я только билет Ему почтительнейше 
возвращаю» (билет на вхождение в мир веч-
ного блаженства и гармонии в Царстве Не-
бесном). Иван, подобно Вольтеру, выступает 
не против бытия Бога, но против сотворенно-
го Богом мира, в котором страдают и гибнут 
дети. Окрест толкуют: гармония, гармония!.. – 
а вот он, Иван Карамазов, припомнил, как 
некий помещик, заметив, что его любимая 
гончая хромает, на глазах у матери затравил 
сворой собак ее маленького сына, дворового 
мальчика, лет восьми, накануне неосторожно 
бросившего камешек… Иван отказывается 
«от высшей гармонии», ибо она не стоит сле-
зинки замученного ребенка [3].

Инквизитор, по легенде, изгнавший Хри-
ста с земли, не верует в Бога. В существова-
нии Бога сомневается и сам Иван, ибо по его 
формуле («если Бога нет, то все дозволено») 
другой его брат, Смердяков, пусть и «незакон-
но» рожденный, решается на отцеубийство. 
Все это происходит оттого, что человек «слаб 
и подл»; он только и «хочет есть»; он говорит: 
«накорми, а тогда и спрашивай». Но человек, 
по Ивану, – еще и бунтарь, революционер; ему 
невыносимой представляется возложенная 
на него каждодневная и душевная работа, свя-
занная с бытовым и естественным разграни-
чением: что есть добро, а что есть зло, – и он 
даже готов отказаться от хлеба насущного, 
если бы кто-то на себя взял за него это са-
мое трудное и сложное нравственное дело. 



27

⇒  Теория  и  история культуры

Вот почему, по измышлению Ивана, человеку 
оказывается полезнее и ближе не Сын Божий, 
пришедший на землю спасать и оберегать его 
от греха, но сухой девяностолетний Инкви-
зитор, по своему замыслу устроивший в миру 
«единый и согласный муравейник».

Достоевский антропологически сосре-
доточился на философии духа. В его траги-
ческой прозе сошлись существенные идеи 
истории, этики, религии, общественной жиз-
ни. Он принадлежит к тем художническим 
умам, которые страдают от изобилия и глу-
бины мысли. Ранний социализм его в кругу 
Белинского и Петрашевского следовало бы 
назвать «христианским натурализмом». В нем 
надежды человека возлагались на Христово 
озарение, что входило в мир через Боговопло-
щение и Преображение Спасителя. Это было 
«христианство без Голгофы», но с Вифлеемом 
и Фавором. Автор «Бедных людей» и «Неточки 
Незвановой» шел к радикально настроенным 
людям с верой в естественное добро человече-
ской природы и в естественную возможность 
мирского счастья, к которому, бесспорно, 
можно прийти тем же естественным путем. 
В воззрениях молодого Достоевского реши-
тельно угадывалось неприятие учения Канта 
о «радикальном» зле человеческого существа, 
а также известная отстраненность от доктри-
ны первородного греха и доктрины искупле-
ния и спасения во Христе. Сказывался непо-
средственно, конечно, руссоизм в сочетании 
с шиллерианством, к чему примешивалось 
еще признание «святыни» души человеческой, 
ее совершенства от Жорж Санд.

Сознание писателя связывалось в орбите 
мирской взаимности. Но тут Достоевского 
стал «мучить» Бог. Он теперь всегда мучил 
его, так что в итоге в его творчестве родилась 
тема взаимоотношений Бога и мира. Не толь-
ко Бог «мучил» Достоевского, но и он всю 
жизнь боролся и мучил в себе Бога, что в ко-
нечном счете легло в основание диалектики 
всего его духовного процесса. В ранней «ре-
волюционности» Достоевского идея правды 
на земле не отстранялась от веры во Христа. 
Он пришел с Богом в научную обитель соци-

ализма и очень скоро отошел от Белинского, 
потому что тот поругивал Христа. Увлече-
ние радикальными идеями подвело его ре-
лигиозное сознание к основным постулатам 
культуры, к вере в доброе начало в человеке, 
в его естество. Позднее Достоевский писал, 
что величайшая красота и чистота человека 
обращаются ни во что, потому что всем этим 
дарам не хватило гения, чтобы «управить» 
этим богатством. Философия писателя имела 
несколько исходных точек. Она в существе 
своем антропологична. Персонализм, поло-
женный в ее основание, является этическим. 
Это значит, что неразложимость и ценность 
человеческого существа совмещены не с его 
высшими эмпирическими всплесками и до-
стижениями, возникшими благодаря усилиям 
реальности, а с его онтологией, включенной 
как явление в порядок природы и неустра-
нимо подчиненной ее законам. Разумеется, 
такое положение вовсе не исключает его сво-
боды; напротив, подлинная суть человека, его 
духа – «в его свободе, и только в ней»; он мо-
жет и должен быть независим от природы.

В «Записках из подполья» у Достоевского 
сказано, что человек поминутно должен дока-
зывать себе, что он человек. Подлинное в чело-
веке определяется смыслом его жизни. Здесь, 
и только здесь, заключается то «новое и выс-
шее», что составляет его «несравнимое» бытие. 
Это и есть «апофеоз» человека, ставящий его 
«если не в центр мира, то в важнейшее и драго-
ценное явление». Достоевский исследует грани 
добра и зла в человеке и, исследуя, пытается 
понять, чего больше в нем – положительно 
необходимого или прямо противоположного, 
аморально ненужного, считая при этом одно 
и другое явлением духовного порядка, отнюдь 
не связанным с биологическими процессами 
в миру. Собственно, таинство человека в том 
и состоит, что он есть существо этическое, не-
изменно и неуступчиво сохраняющее в себе 
дилемму добра и зла, от чего ему никуда нельзя 
уйти. Он будто приговорен к изначально нераз-
решимому в себе: что есть человек? куда, с чем 
и зачем он идет по свету? Отсюда, по Досто-
евскому, в онтологии человека – вся роковая 



28

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

неустроенность его духа: кто не идет по пути 
добра, тот непроизвольно вступает на путь зла. 
Такая существенно-этическая направленность 
человека есть непредвзятая идея в творчестве 
писателя. Но человек – существо не только не-
устойчивое в своей этике, но еще и явление 
легкомысленное, менее всего действующее 
для собственной выгоды. Впрочем, вопроша-
ет Достоевский устами Парадоксалиста, ког-
да бывало, чтобы человек действовал только 
из собственной выгоды? Представление о том, 
что он полностью исчерпывается со стороны 
рассудка и благоразумия, есть чисто странное 
заблуждение, ибо натура человеческая дей-
ствует вся целиком – всем, что в ней есть со-
знательного и бессознательного; его «хотенье» 
если и сходится с рассудком, то тут же и рас-
ходится с ним. Герой «Записок из подполья» 
прямо заявляет, что он хочет жить для того, 
чтобы удовлетворить всей своей «способно-
сти жить»; и далее поясняет: самое дорогое 
для человека – свое собственное, свободное 
хотение. Истинное понимание человека лежит 
глубже его сознания, его совести и разума; тут 
непременно надо забраться в его «подполье», 
где «он сам».

Достоевский отметил три причины, кото-
рые могут подвести мир к погибели. Первая 
заключена в его неотвратимой привязанности 
к золоту. Если оно для большинства станет 
«Ваалом, богом, идолом», это неизбежно при-
ведет в жизни к контрасту роскоши и нище-
ты – как следствие – к неудержимому росту 
преступности, бедственным всплескам в на-
роде, к безудержному и опасному развитию 
технической цивилизации. Автор известного 
на Западе романа «Крест без любви» Генрих 
Белль назвал Достоевского «самым «антибур-
жуазным» писателем в ХIХ столетии. Но к ро-
ковому исходу несомненно ведет еще и неу-
клонно растущий в обществе эгоцентризм, 
порождаемый буржуазными порядками вещей 
и донельзя «раскрепощающий» мысль и по-
ведение человека. Свобода, по Достоевско-
му, явление созидательное; но она становится 
«страшной и разрушительной силой», если 
неукротимо разовьется в идею абсолютной 

непогрешимости, так что человек начинает 
чувствовать в себе полную независимость 
от общих правил и предписаний. Тогда-то 
в нем и возникает то, что способно обернуться 
потерей всяких мирских идеалов, холодной 
разобщенностью людей и, в конечном счете, 
отрицанием всякого верования. Своеволие 
одних, по сути, немногих, бездумно и эгоис-
тично подминает воление миллионов других.

Заметим, Фридрих Ницше, словно сошед-
ший в своем неприятии христианства со стра-
ниц достоевских «Бесов», в России начала 
ХХ века был намного популярнее, чем у себя 
на родине. Немалое число русских филосо-
фов склонилось к увлечению его эгоцентриз-
мом, но в итоге ни один из них не сделался 
«ницшеанцем», тогда как на западе возника-
ли целые ницшеанские «школы». Не «осели» 
в кругу идей Ницше ни Д. С. Мережковский, 
ни С. Л. Франк, хотя одно время и весьма 
страстно почитали их и писали о них. Фор-
муле Ницше – «Бог умер» и «Христианство – 
религия смерти» – Франк жизнеутверждающе 
предложил свою, вынеся ее в название книги: 
«С нами Бог!» (1946). Неприятие русскими 
мыслителями ницшеанства непосредственно 
было обусловлено трагической романистикой 
Достоевского, приоткрывшей безнадежные 
бездны нигилизма в мирских судьбах своих 
персонажей. В суждениях Парадоксалиста, 
Раскольникова, Кириллова, Шигалева, Нико-
лая Ставрогина и особенно Ивана Карамазова 
Достоевский, по сути, «изложил всего поч-
ти Ницше», как бы пророчески предощущая 
тем самым неизбежное появление на западе 
философа такого типа. Это, кстати, отме-
тят позднее сначала С. Н. Булгаков в лекции 
1902 года, а затем Вяч. Иванов в статье «Лик 
и личины России» (см.: сб. «Русская мысль», 
1917). Третья причина, еще более действен-
ная, соединялась с равнодушием в мирской 
среде. Ничто не спасет мир, писал Достоев-
ский, если «паралич души» проникнет в него 
и поразит большинство людей, если идеи, от-
крыто высказанные Парадоксалистом в «За-
писках из подполья» (1864) и затем запавшие 
в мечтание «подростка» Аркадия Долгорукого 



29

⇒  Теория  и  история культуры

(1877), овладеют решительно всеми массами. 
Философия «умного человека», эгоистично за-
явленная в его откровении, есть «сознательное 
сложа-руки-сидение», когда человеку нужно 
лишь спокойствие.

Однако художественный образ мира у До-
стоевского вовсе не сводился к хаосу и абсур-
ду, к чему всей зримой реальностью склонялся 
его век. И в новелле «Сон смешного человека», 
и в «недописанном» романе «Братья Кара-
мазовы», и в пророческой «Речи о Пушки-
не» Достоевский неуступчиво, с надеждой 
и решимостью, устремлялся к миру и с миром 
людским шел через тьму, не собираясь вовсе 
отдавать тьме последнее слово. Уже в новом 
веке Альберт Эйнштейн скажет по этому по-
воду, что Достоевский – это жажда гармонии. 
Книги Достоевского вовсе не ведут человека 
к безысходности и тупику, не ввергают его 
в состояние безысходно глухой никчемности 
и уныния, но положительно возбуждают в нем 
иное умонастроение, нравственно очищающее 
и возвышающее душу. Писателя неуклонно за-
нимала мысль о возможностях преображения 
мира, идея возвращения его к тем бытовым 
содержательным очертаниям, что некогда 
совмещалась с небесными кущами в «Поте-
рянном рае» Мильтона, а еще ранее теребило 
сознание Рабле о «Телемском аббатстве» и То-
маса Мора о стране «Утопии» и далее – о «зо-
лотом веке». Он с болью в сердце воссоздавал 
миссионерский образ Руси-России, которой, 
будто свыше и самой историей, предписано 
страдать и, страдая, бороться с безнравствен-
ной нечистью на грешной земле, оберегая ее 
духовно-божественные постулаты добра, кра-
соты и истины.

Достоевский писал евангелие бытия. Спа-
сение мира, полагал он, в спасении России; 
и сама она только тогда спасется, если (так 
ей свыше предписано) будет спасать и спасет 
мир, – или погибнет, а с нею погибнет, уйдет 
в никуда и весь Запад. Опора в таком деле без-
условно виделась ему в особых качествах спа-
сающей силы. Тот, кто хочет судить о России, 
запишет он в «Дневнике писателя» за 1876 год, 
должен оценивать ее не по тому, что делают 

от ее имени, а по тем идеям и идеалам, к ко-
торым стремится русский народ.

В «Творческих тетрадях» он отмечал, что 
«народ – основа живой жизни». Но «болезнью 
века» Достоевский называет разрыв народа 
и интеллигенции. Последней надлежало бы 
заняться просвещением мирской среды, вме-
сте с тем одновременно черпая из ее духовного 
кладезя высокие нравственные ценности. Не-
задолго до смерти писатель признавался, что 
все его творчество было стремлением «при 
полном реализме найти в человеке человека», 
ибо увидеть человека в другом – значит обре-
сти в себе Бога. Идею спасения мира Досто-
евский связывал с человеком. По его мысли, 
не столько человек зависит от мира, сколько 
мир от человека, в чем, кстати, в известной 
степени расходился с Толстым. Лев Толстой 
полагал, что человек весь в миру и миром 
управляется, тогда как Достоевский был 
убежден, что человек может быть настолько 
силен, что мирской люд следовало бы считать 
«на миллионы», но с точностью «до единицы». 
Наполеон занялся в миру «душевной орга-
низацией» Европы и сумел всю ее двинуть 
в 1812‑м против России; Николай Ставрогин 
в «Бесах» собрался внедрить схожий замысел 
в дело «бесовской» революции внутри Рос-
сии. Наверное, и один и другой имели в себе 
в качестве примера нашего Спасителя: еще 
в начале нового времени Христос дал всему 
новому миру организацию и духовной и зем-
ной жизни.

Собственно, духовное преображение че-
ловека, самоопределение его существа стано-
вится основанием соборного начала в нем. 
Заметим, понятия соборности в сознании за-
падноевропейского человека не существует; 
оно свойственно разве что русскому, и оно 
только и есть в обиходном разделе его истин-
но русской словесности. Введенная в обиход 
еще А. С. Хомяковым и обоснованно поддер-
жанная Достоевским, идея соборности обрела 
особенную значимость в «Речи о Пушкине», 
где была представлена автором в качестве 
характерной черты русского сознания и где 
она однозначно сближалась с другим поня-



30

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

тием, по определению ставшим традицион-
ным как явление «всемирной отзывчивости». 
Достоевский свято противопоставлял идею 
соборного единения людей идее революции 
и «революционного социализма». В «Днев-
нике писателя» за 1973 год он с предупреди-
тельной тревожностью писал о том, что «но-
вые радетели человечества» готовы «во имя 
пролетария положить на плаху не менее ста 
миллионов человек», – и положат, и причем 
«не самых худших голов», ввергая страну, 
да и весь мир, в сущую неразбериху и хаос. 
И как следствие на исходе жизни его трево-
жил новый и последний вопрос: но можно ли 
выбраться из такого черного омута к каким-то 
граням мировой гармонии, о чем грезят все 
эти «радетели» социальной революции, и если 
все-таки можно и можно только таким обра-
зом, то стоит ли это выстроенное ими на кро-
ви и слезах царство гармонии и его несметное 
благосостояние «даже одной слезинки заму-
ченного ребенка»?

Мысль Достоевского, столь естествен-
но сросшаяся с его художественным твор-
чеством, определялась особенностями всей 
русской литературы. Последняя, собственно, 
и несла в себе те мысли-идеи, которыми жили 
и, переживая, намеревались решать в своей 
общественной жизни выдающиеся писатель-
ские умы. Русская философия в существе сво-
ем рождалась в литературе и ею подпитыва-
лась, и в ней развивалась и крепчала вплоть 
до исходных десятилетий ХIХ века. Выдаю-
щийся философ А. Ф. Лосев уже в новую эпоху 
назовет поэзию и прозу от Пушкина до Чехова 
неисчерпаемым кладезем самобытной русской 
философии. Еще раньше другой мыслитель, 
С. Н. Булгаков, в публичной лекции «Иван 
Карамазов как философский тип», прочи-
танной 21 ноября 1901 года в Киеве, заметит: 
«До сих пор мы, русские, мало чем обогатили 
мировую философскую литературу, и един-
ственным нашим оригинальным философом 
остается пока Влад. Соловьев. Однако если 
мы не имеем обширной и оригинальной науч-
ной литературы по философии, то мы имеем 
наиболее философскую изящную литерату-

ру… и в этом отношении в течение Х1Х века, 
по крайней мере второй половины его, мы 
в лице Достоевского и Толстого, даже Тур-
генева, в меньшей степени и Чехова – идем 
впереди европейской литературы, являясь 
для нее образцом. Великие сокровища духа 
скоплены в нашей литературе, и нужно уметь 
ценить их». И далее особенно сосредоточился 
на мысли о Достоевском, которого назвал «ге-
ниальным художником, великим гуманистом 
и народолюбцем» с «выдающимся философ-
ским талантом» [1, с. 193–194].

Следует заметить, европейские писате-
ли ставили вопросы в основном социально-
общественные, бытовые, тогда как в русской 
литературе и герои, и сами творцы-авторы 
дышали обобщенно-вселенским, соборно-
земным, вековечным. В России ХIХ века на-
метился небывалый взлет русского духа. Его 
исповедальное откровение, пророческое «за-
глядыванье» в дали сущего и проповедование 
воображаемо-зримого сделались обыденным 
и необходимым явлением в крепнущей куль-
туре страны и одновременно подвижническим 
делом в истории мировой культуры. Русские 
писатели решали вопросы «существенно су-
щие»: как жить, чему верить, куда идти? Их 
духовное устремление пыталось разгадать 
в тайне своей извечно притягивающее и не-
постижимое: что есть человек, как и откуда 
он пришел в свою земную обитель? куда, 
с чем и зачем ему идти далее?.. И главное – 
сможет ли он «собраться, сосредоточиться» 
(А. М. Горчаков) в своем сознании, чтобы за-
тем с идеей соборного равенства, единственно 
безысходно-необходимой в земном выборе, 
пойти далее? Ибо завет Христа, ниспослан-
ный на землю – «не хлебом единым жив чело-
век» – возлагает на последнего и неисчерпаемо 
высокую духовную ответственность за все, 
творимые им связи и всплески в своей исто-
рии и в своем действе в миру.

Вот после известной разлуки в трактире 
уездного городка, несколько уничижительно 
названного Скотопригоньевском, встреча-
ются два брата – студент университета Иван 
и послушник монастырского старца Алеша, 



31

⇒  Теория  и  история культуры

чтобы «предвечные» вопросы разрешить: 
есть ли Бог, есть ли бессмертие? О социализ-
ме и об анархизме поговорить, о переделке 
всего человечества [3]. Раздумье о жизни 
земной и запредельной – тема явно транс-
цендентная, богочеловеческая, внесшая на-
чало обобщенно-трагическое в пятикнижие 
Достоевского, благодаря чему это творение 
нередко сближают в критике с пятикнижием 
пророка Моисея.

Итак, в творчестве Достоевского все су-
щественные грани бытия связываются с темой 
апокалипсиса, мирского спасения и преобра-
жения, с идеей исторической миссии России 

и особой миссии русского народа, соборно 
освоившего жизненное пространство на трех 
континентах Земли. Кстати, впервые ростки 
данной склонности у писателя обозначились 
в «Зимних заметках о летних впечатлениях», 
написанных им после первой поездки в Ев-
ропу, где ему воочию предстали лишенные 
духовной Истины и оттого нечистые в своей 
яви плоды западной цивилизации. Потом эта 
тема стала предметом «апокалипсического» 
раздумья писателя и в «Записках из подпо-
лья», и во всей трагической прозе – от «Пре-
ступления и наказания» до «Братьев Карама-
зовых» и «Бесов».

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Булгаков С. Н. Иван Карамазов как философский тип //О Великом Инквизиторе: Достоевский и по-

следующие. Москва. 1991, С. 193–216.

2.	 Достоевский Ф. М. Бесы. Собрание сочинений в пятнадцати томах. Том 7. Ленинград: Наука, 1990.

3.	 Достоевский Ф. М. Братья Карамазовы. Собрание сочинений в пятнадцати томах. Том 10. Ленинград: 
Наука, 1990.

4.	 Киреевский И. В. Критика и эстетика. Москва: Искусство. 1979. 68 с.

5.	 Лосев А. Ф. Страсть к диалектике. Москва: Советский писатель, 1990. 320 с.

6.	 Неизвестный Достоевский // Литературное наследство, Том 83. Москва: Наука, 1971. С. 679–693.

7.	 Русское мировоззрение. Под ред. О. А. Платонова. Москва: Православное издательство «Энцикло-
педия русской цивилизации». 2003. 228 с.

*

Поступила в редакцию 25.03.2023


