
14

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

ОНТОЛОГИЧЕСКИЙ ПАРАДОКС 
КУЛЬТУРЫ: ВИДЫ ПРОЯВЛЕНИЯ

УДК 304.2 
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-2112-14-23

Е . В .  З о л о т у х и н а - А б о л и н а
Южный федеральный университет,  
Ростов-на-Дону, Российская Федерация 
e-mail: elena_zolotuhina@mail.ru

Аннотация: Статья посвящена проблеме существования, рассмотренной в культурологическом 
аспекте. Автор фиксирует характерный для культуры парадокс «наличия-отсутствия», когда яв-
ление, воспринимаемое как «физический факт», оценивается как несуществующее, в то время 
как идеальные образования и умершие люди выступают в качестве бытийствующих. Статья опи-
рается на методологическую традицию экзистенциального  философствования и герменевтики, 
в центре которых находится тема значимости. В культуре онтологически реальным выступа-
ет то, что значит, несет в себе те смыслы, которые служат мотивами поведения людей и влияют 
на них. В связи с этим на первый план в анализе темы выходит акт признания: легитимация че-
го-либо как существующего определяется его признанием и поддержкой. Статья включает два 
основных раздела. В первом из них рассматриваются вопросы контекстуальности существова-
ния в культуре, когда физически существующий человек, фактически наличный социокультур-
ный институт или ценность перестают «значить» и выступают как несуществующие, хотя про-
должают  функционировать в иных контекстах. Во втором разделе рассматривается ситуация, 
когда идеи и образы, будучи не физическими, выступают как вполне реальные факты духов-
ной жизни. Их бытие бесспорно, но опять-таки лишь в том случае, когда они значимы и при-
знаны. И ментальные образования, и артефакты, расположенные в горизонте прошлого и бу-
дущего, согласно парадоксу «наличия-отсутствия», являются в культуре, согласно позиции ав-
тора, онтологически реальными, если они не потеряли своей значимости и остаются признан-
ными и поддержанными.

Ключевые слова: культура, онтология, существование, онтологический парадокс, значение, смысл, 
признание, поддержка.

Для цитирования: Золотухина-Аболина Е.В. Онтологический парадокс культуры: виды проявле-
ния // Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2023. №2 (112). 
С. 14-23. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-2112-14-23

ЗОЛОТУХИНА-АБОЛИНА ЕЛЕНА ВСЕВОЛОДОВНА – доктор философских наук, профессор кафедры 
зарубежной и отечественной философии Института философии и социально-политических наук, 
Южный федеральный университет

ZOLOTUKHINA-ABOLINA ELENA VSEVOLODOVNA – DSc in Philosophy, Professor at the Department of 
Foreign and Domestic Philosophy of the Institute of Philosophy and Social and Political Sciences, Southern 
Federal University

© Золотухина-Аболина Е.В., 2023



15

⇒  Теория  и  история культуры

ЗОЛОТУХИНА-АБОЛИНА ЕЛЕНА ВСЕВОЛОДОВНА – доктор философских наук, профессор кафедры 
зарубежной и отечественной философии Института философии и социально-политических наук, 
Южный федеральный университет

ZOLOTUKHINA-ABOLINA ELENA VSEVOLODOVNA – DSc in Philosophy, Professor at the Department of 
Foreign and Domestic Philosophy of the Institute of Philosophy and Social and Political Sciences, Southern 
Federal University

© Золотухина-Аболина Е.В., 2023

Постановка проблемы
Человеческая жизнь – область противо-

речий, которые мы замечаем далеко не всегда. 
В относительно тихие времена, не связанные 
с большими потрясениями, люди, прочно 
усвоившие общепринятые культурные сте-
реотипы, обычно не путаются в том, что 
считать наличным и реальным, а что – от-
сутствующим или вообще не существующим. 
Но в периоды социальных пертурбаций, когда 
привычные матрицы восприятия ломаются, 
вдруг обнаруживается смутность и неясность 
самых простых, казалось бы, основопола-
гающих представлений о мире. Женщины 
и мужчины, они есть или их вовсе нет? Го-
сударства с их границами и армиями – это 
реальная сущность или мираж и условность? 
События, щедро представленные в СМИ – 

это злокозненная выдумка или важное исто-
рическое свидетельство? И не сказать, что 
проблема существования/несуществования 
появляется только в «эпохи перемен», но в эти 
эпохи она обостряется, привлекает к себе 
внимание. Она тем более обостряется, что 
сами внутрикультурные факторы, а именно 
даваемые людьми оценки и их идеи меняют 
границы между «фактом наличия» и «фак-
том отсутствия», между «да» и «нет», живым 
и мертвым.

Именно из остроты этой темы родился 
замысел предлагаемой читателю статьи. Ее 
цель – рассмотреть специфику существова-
ния в культуре и описать ряд проявлений ее 
ведущего онтологического парадокса «пара-
докса наличия – отсутствия». Собственно, 
понятие существования указывает на то, что 

THE ONTOLOGICAL PARADOX OF CULTURE: 
TYPES OF MANIFESTATION

E l e n a  V.  Z o l o t u k h i n a - A b o l i n a
Southern Federal University,  
Rostov-on-Don, Russian Federation 
e-mail: elena_zolotuhina@mail.ru

Abstract: The article is devoted to the problem of existence, considered in the cultural aspect. The author 
fixes the paradox of “presence-absence” characteristic of culture, when a phenomenon perceived as a “phys-
ical fact” is evaluated as non-existent, while ideal formations and deceased people act as being. The article 
is based on the methodological tradition of existential philosophizing and hermeneutics, in the center of 
which is the topic of significance. In culture, what is ontologically real is what it means, carries those mean-
ings that serve as motives for people’s behavior and influence them. In this regard, the act of recognition 
comes to the fore in the analysis of the topic: the legitimization of something as existing is determined by 
its recognition and support. The article includes two main sections. The first of them deals with the issues 
of contextuality of existence in culture, when a physically existing person, an actual socio-cultural institu-
tion or value ceases to “mean” and act as non-existent, although they continue to function in other contexts. 
The second section examines the situation when ideas and images, being not physical, act as quite real facts 
of spiritual life. Their existence is indisputable, but again only if they are significant and recognized. Both 
mental formations and artifacts located in the horizon of the past and the future, according to the paradox 
of “presence-absence”, are ontologically real in culture, according to the author’s position, if they have not 
lost their significance and remain recognized and supported.

Keywords: culture, ontology, existence, ontological paradox, meaning, meaning, recognition, support.

For citation: Zolotukhina-Abolina E.V. The ontological paradox of culture: types of manifestation. The Bul-
letin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no. 2 (112), pp. 14-23. (In 
Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-2112-14-23



16

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

«есть»: имеет быть, занимает место, наличе-
ствует, присутствует как очевидный факт. Эта 
«фактичность» при ближайшем рассмотрении 
оказывается не такой уж незыблемой. «Суще-
ствование» способно в рамках культурных 
контекстов проявляться для человеческого 
сознания и исчезать, проявляться и блекнуть, 
странным образом совмещать бытие и небы-
тие, которые в данном случае выступают как 
просто «есть или нет».

Поскольку в названии статьи речь идет 
об онтологии, подчеркнем, что мы не касаемся 
философско-теологической темы бытия – бы-
тия как основы мира и как трансцендентного. 
В сферу нашего внимания попадают вполне 
повседневные предметы, существа, лично-
сти, а также – культурные и социальные 
институты, именно об их существовании 
и функционировании в культуре идет речь.

Тема существования, как правило, рас-
сматривается в истории философии с пози-
ций гносеологических [2], логических [13], 
экзистенциальных [15] и феноменологиче-
ских [3]. Гносеологический аспект предпола-
гает в первую очередь восприятие, которое 
эмпирически удостоверяет для нас наличие 
предметов и других существ. Логический ста-
вит вопрос о соотношении предмета и име-
ни – обобщающего или индивидуального. 
Экзистенциальный подход противополагает 
существование как подвижное и открытое 
сущности как чему-то ставшему и прочно-
му. Феноменологический – подчеркивает 
различие между существованием предметов 
во внешнем мире и в сознании.

Все эти аспекты связаны между собой 
и все в равной степени важны, однако нам 
хотелось бы сделать набросок иного виде-
ния, уходящего корнями в сложное перепле-
тение экзистенциального философствования 
и герменевтики, в центре которого находится 
тема значимости. Не «значения» как содер-
жания знака, а именно значимости, живого, 
эмоционально-переживаемого смысла, без ко-
торого, как оказывается, о самом существо-
вании говорить не приходится, даже если мы 
видим и осязаем некий предмет. А ведь куль-

тура это и есть всегда динамическая система 
осмысленных и переживаемых способов по-
ведения и деятельности. То, что в ней «есть» 
(присутствует, наличествует), зависит от того, 
какой смысл и значение это нечто имеет – или 
не имеет! – для нас.

В рамках принятого нами ракурса рас-
смотрения мы, конечно, неизбежно соприкос-
немся и с иными аспектами (уже выше отме-
ченными) темы существования, но на первый 
план выйдет тема признания как ценностно-
смыслового удостоверения того, что «суще-
ствует в культуре». Предваряя последующее 
раскрытие сюжета, скажем прямо: в культуре 
то, что не признано значимым, может быть 
сколь угодно чувственно ощутимым, но для 
агентов социокультурной жизни оно будет 
онтологически-отрицательным, не существу-
ющим, по принципу «он никто и звать его 
никак». Признание и наличие оказываются 
двумя сторонами одной медали, и отсутствие 
первого ведет к гибели второго. Из этого рож-
даются как давно почившие «вечно-живые» 
герои культуры, так и ее физически вполне 
бодрые «мертвецы».

Тема признания как важнейшего фактора 
культурной жизни разрабатывалась П. Рике-
ром [14]. В статье, совместной с моим соав-
тором В. Б. Меласом, частично посвященной 
теме признания, мы отмечали: «Рикер гово-
рит о взаимном признании и делает акцент 
на ответственности, то есть рассматривает 
узко моральную, этическую, проблематику. 
Теме признания посвящены также исследова-
ния Акселя Хоннета, проведенные им в книге 
«Борьба за признание» (1994) и последующих 
произведениях, проанализированных в статье 
И. А. Михайлова. Однако избранный Хон-
нетом подход, опирающийся на некоторые 
идеи в работах Г. В. Ф. Гегеля, является, ско-
рее, макросоциальным, близким к вопросам 
политологии, ибо развивается в духе поздней 
Франкфуртской школы» [6, с. 9]. В дальней-
шем изложении я буду в немалой степени 
опираться на идеи моего соавтора В. Б. Меласа 
[10], высказанные в его собственной статье, 
посвященной признанию, а также в других его 



17

⇒  Теория  и  история культуры

работах, связанных с темой существования 
[11, с. 104–113]. В частности, это идея тес-
ного единства в культуре существования, 
признания и дальнейшей поддержки единожды 
признанного. «Признать что-либо, – пишет 
В. Б. Мелас, – означает сделать его существую-
щим путем поддержки. А поддержать – значит 
признать. Признание и поддержка подразуме-
вают друг друга [11, с. 5]. Будем в дальнейшем 
исходить из такой постановки вопроса.

«Быть фактически данным»  
не означает «быть существующим»
Прежде всего, наличие и отсутствие, су-

ществование и несуществование чего-либо 
в культуре зависит от контекста, в кото-
ром это нечто рассматривается. Восприя-
тие, принятие и поддержка осуществляются 
в конкретном отношении: существовать – это 
всегда существовать «как», «в каком каче-
стве», «в какой функции» и «с каким стату-
сом». И в этом смысле, как мы уже заметили 
ранее, можно продолжать жить физически, 
безвозвратно погибнув для окружающих 
культурно и социально. Так, перестает в по-
литическом поле существовать политик, по-
терявший поддержку сторонников, в адми-
нистративном и властном поле – начальник, 
уволенный с должности, в сфере искусства 
и славы – шоу-звезда, утратившая внимание 
поклонников, в области личных отношений – 
любимый, брошенный любящим или друг, 
от чьей дружбы отказались. В личных отно-
шениях нередко говорят: «Ты для меня умер».

Все эти люди продолжают существовать 
физически и даже остаются вполне востре-
бованными для других партнеров по жизни 
в других отношениях, но в некотором, воз-
можно, очень важном для них смысле они су-
ществовать перестают: культурная онтоло-
гия отличается от «просто предметного нали-
чия». В романе Т. Устиновой «Седьмое небо» 
прямо так и описаны переживания главного 
героя Егора Шубина, который в одночасье 
неожиданно лишился начальственного ме-
ста. Он собирает вещи, чтобы уйти, а охрана 
не отдает ему ноутбук: «”Лэп-топ останется 

здесь, – перебил его охранник, – простите, Егор 
Степанович”. Зачем он извиняется? Егор Шу-
бин умер, его нет, извиняться не перед кем. 
“Поторопитесь, пожалуйста”, – велел мертвый 
Егор Шубин секретаршам» [17, с. 119].

Психологам хорошо известен феномен, 
когда начальник, снятый с должности, не-
которое время никак не может принять си-
туацию и продолжает упорно ходить в свой 
кабинет и пытаться чем-то руководить. Дума-
ется, это не просто результат «инфантильной 
установки» и «простого внутреннего мира», 
который отказывается принимать реальность. 
Это также в прямом смысле слова страх пе-
ред небытием, это ужас не-существования, 
инстинктивная попытка отодвинуть смерть. 
Весьма сильными личностями можно счи-
тать деятелей, которые в ходе своей карьеры, 
быть может, неоднократно «социокультурно 
умирали», переставали существовать, а по-
том вновь возрождались. Выходили на арену 
деятельности и получали…  Что получали? 
Ну, конечно, в первую очередь – призна-
ние, а значит – и поддержку, удостоверение 
и утверждение своего наличия в культуре 
и обществе в качестве правителей, военачаль-
ников, ученых, писателей, актеров и так да-
лее. Они возвращали свой статус, вновь были 
восприняты и признаны «как таковые», их 
притязания получили благосклонный ответ, 
а статус «значимых» вновь легитимирован. 
Они в полном смысле слова стали снова су-
ществовать, в то время как до этого остава-
лись в забвении и являлись «ничто» и нулями 
в своей области самоутверждения. Выпадение 
из культурного контекста означает «онтоло-
гическое исчезновение».

Кстати, такого рода «выпадение из кон-
текста» в ряде случаев переводит человека 
в другие контексты, где он приобретает иные 
цели и планы, выступая как «полноценная 
культурно-онтологическая единица»: напри-
мер, спортсмен уходит на тренерскую работу 
и существует теперь «как тренер», шоу-звезда 
превращается в заботливую жену и мать, им-
ператор Диоклетиан отправляется выращи-
вать капусту. Но в других, нередких случаях 



18

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

выпадение из контекста заканчивается реаль-
ной смертью, концом земного существования 
тех, кто «умер в культуре»: кто-то спивается, 
кто-то кончает самоубийством, кто-то поги-
бает от нищеты. Социокультурное небытие 
влечет за собой физическое: без поддержки 
и утверждения другими людьми своего статуса 
человек расстается и с эмпирическим миром.

Контекстуальность «наличия‑отсут-
ствия» очевидна и в тех случаях, когда речь 
идет не об индивидах, а о социокультурных 
явлениях: традициях, способах действия, цен-
ностных установлениях, в формах поведения. 
Здесь в особенности важна сама «смена кон-
текста» – динамика культурных изменений, 
которая устанавливает «тренды», в рамках 
которых нечто утверждается как полноценно 
существующее, более того – как прогрессив-
ное и прекрасное. А нечто – вполне пока что 
реальное! – как отжившее, устарелое, беспер-
спективное, умирающее, то есть, переходящее 
в разряд онтологического ничто. Это осо-
бенно ярко проявляется в бурные моменты 
развития истории, во время революций, ра-
дикальных реформ, социальных катаклизмов 
и смены господствующего мировоззрения. 
Так, в российской революции 1917 года были 
«обнулены», онтологически вычеркнуты как 
значимые, ценные и реальные и дворянство, 
и духовенство, и буржуазия, и соответству-
ющая интеллигенция. Драмы того периода, 
когда «тот, кто был всем, стал ничем» отра-
жены во многих послереволюционных худо-
жественных произведениях – от «Белой гвар-
дии» М. Булгакова до «Хождения по мукам» 
А. Толстого. Опять-таки не только люди-субъ-
екты, но и социальные институты – партии, 
церкви, системы верований и убеждений – 
еще оставались «в наличии», идеи еще испо-
ведовались, объединения еще сохранялись, 
традиции помнились и воспроизводились, 
но они уже «ничего не значили», не прини-
мались и не поддерживались ни новой вла-
стью, ни основной частью населения. И есть, 
и – нет. Они потеряли влияние, возможность 
что-то определять, а в социокультурном мире 
такое положение дел означает смерть. Этот 

парадокс долго сохранялся, хотя многое 
из прежней культуры, как и ее носители, были 
уничтожены физически.

Новый раунд «свержения того, чему по-
клонялись и поклонения тому, что сжигали», 
мы видели в период с 1991 года и по самое 
последнее время. Вместе с реальным раз-
рушением прежних социальных структур 
и отношений носители коммунистических 
идей получили статус «ничтойности» в глазах 
новых поколений, воспитанных в духе потре-
бительства и «западнизма». Другой вопрос, 
что в социокультурной системе, которую 
воспроизводят и развивают массы людей, 
всегда есть место для явного или тайного 
разнообразия, поэтому, единожды возник-
нув, то или иное явление как бы способно 
не умирать до конца. Оно «онтологически 
съеживается» или остается достоянием очень 
узкого круга, чтобы потом, возможно, вновь 
приобрести значимость и влияние, утвердить 
свою онтологическую мощь. Об этом инте-
ресно пишет А. Дугин [5], подчеркивая, что 
в современном мире одновременно присут-
ствуют типы общества, которые называются 
Премодерном (традиционные аграрные обще-
ства), Модерном (лидерство индустриального 
промышленного производства) и Постмо-
дерном (информационная экономика, высо-
кие технологии, услуги). Одновременность 
разных культурно-онтологических явлений; 
даже просто их сиюминутная географиче-
ская представленность не позволяет говорить 
о том, что даже самое древнее из них настигло 
полное культурное небытие. Они все суще-
ствуют, хотя постмодернизм, во всяком слу-
чае, в начале 2000‑х годов, являл собой веду-
щий тренд. Однако и то, что можно считать 
архаикой, сохраняется как в пространстве, 
так и внутри «пор», образно говоря, более 
поздних типов общества, и эта архаика спо-
собна бурно разрастаться и онтологически 
утверждаться. Тогда контекст снова меняется, 
в действующей культуре архаические формы 
начинают узнавать, признавать, обсуждать, 
описывать, а далее, возможно, даже поддер-
живать и внедрять.



19

⇒  Теория  и  история культуры

Сегодня весьма актуальным в свете на-
шей темы «онтологического парадокса куль-
туры» выступает феномен так называемой 
«культуры отмены». Это инициированное 
западными властями явление, пожалуй, 
не имеет прецедентов в прошлом. Вполне 
реально имеются в наличии представите-
ли двух биологических полов, за их спиной 
находятся тысячелетние традиции, точно 
также существует длительная, писаная и со-
храненная в артефактах история такой стра-
ны как США, ставшая достоянием сознания 
многих поколений. Но и одно (пол) и другое 
(историю) пытаются объявить несуществу-
ющими: отказать им в принятии и под-
держке, перечеркнуть их значимость. Пол 
и протекшую историю («гендерно-неверную, 
расово-неправильную») не только пытаются 
уничтожить в актуальной культурной прак-
тике и в памяти, но стараются их заменить 
практиками и идеологемами, целенаправ-
ленно измысленными ради политических 
задач, выгодных финансовой власти. Диаду 
«мужчина – женщина» стремятся вытеснить 
из социокультурного бытия, свести на нет, 
заменив абсурдным «многообразием генде-
ров», которых от обилия фантазии уже на-
выдумывали сотни. Реальную историю США, 
где были Марк Твен, Джек Лондон, традици-
онные детские сказки либо скрывают от но-
вых поколений, либо переписывают. То есть 
в контексте исторической памяти и духовной 
культуры происходит онтологическая дивер-
сия: реально существующее объявляют мерт-
вым (не только не значимым, но и вредным), 
а злокозненную ложь выдают за реальность 
и истину.

Однако вернемся к парадоксу «наличия-
отсутствия» применительно к единичному 
человеку, индивидуальности. Он срабатывает 
не только в отношении потери социокуль-
турной значимости и статуса, но и в личных 
отношениях. И здесь особую роль играет фе-
номен игнорирования, который сам по себе 
парадоксален. Дело в том, что люди, воспри-
нимающие друг друга, так или иначе, все рав-
но вступают в коммуникацию, даже если они 

отказываются от общения. Но эта коммуника-
ция, уже предполагающая, что другой человек 
существует, одновременно означает отказ 
от признания его существования. «Игнориро-
вание… – пишет П. Вацлавик, – не имеет отно-
шения к истинности или ложности (если бы 
такой критерий существовал) определения Л 1 
собственной личности; игнорирование скорее 
отрицает само существование Л как источ-
ника этого определения. Другими словами, 
в то время как отвержение подразумевает со-
общение “Ты ошибаешься”, игнорирование 
сообщает “Ты не существуешь”» [4, с. 104].

Игнорирование – явление весьма широ-
ко распространенное, поэтому стало пред-
метом пристального изучения психологов, 
которые отмечают: «Ряд авторов определяют 
игнорирование как форму проявления без-
различного и пренебрежительного отноше-
ния и относят его к формам отвергающего 
поведения…  Современным способом выра-
жения пренебрежительного игнорирования 
является фаббинг (phubbing, от англ. phone – 
телефон и snubbingт – пренебрежение). Суть 
данного явления заключается в постоянном 
отвлечении на гаджет во время личного об-
щения с собеседником, что может воспри-
ниматься партнером по взаимодействию как 
неуважение и угроза привязанности… Еще 
одна современная форма игнорирования – го-
стинг (ghosting, от англ. Ghost – призрак). Под 
гостингом понимается поведение человека, 
предполагающее внезапное игнорирование, 
прекращение общения с кем-либо без объяс-
нения причин» [16]. Так или иначе, и старые, 
и современные формы «игнора», не задевая 
физического бытия человека, перечеркивают 
его значимость и ценность, способность быть 
замеченным и на что-то влиять, и все это вы-
ступает утверждением и демонстрацией того, 
что его как бы и вовсе нет. Он не заслуживает 
внимания и того, чтобы его существование 
учитывалось: принималось и поддержива-
лось. Но в том-то и парадокс, что реально пу-
стому месту никто ничего не демонстрирует! 

1  Буквой «Л» Вацлавик обозначает условного 
«индивида Л».



20

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

Игнорирование – символическое уничтоже-
ние Другого, потому оно – всегда оскорбление 
и травма.

Быть «актуально не данным»  
не означает быть «несуществующим»

Специфика «жизни в культуре» выража-
ется и в феномене, противоположном только 
что описанному. Это существование того, 
что не наличествует в физическом смысле 
и не может быть воспринято как чувствен-
ный предмет. Явления фактически нет, 
и в то же время оно есть, да к тому же оказы-
вает на жизнь огромное воздействие. Суще-
ствовать и таковым восприниматься можно 
не только во внешнем, но и во внутреннем 
опыте, в сфере идеального, которое, конечно, 
воплощается в системе знаков, но по спосо-
бу бытия радикально отличается от бытия 
внешних вещей. Быть – это не только «быть 
воспринимаемым», но также быт представ-
ленным, воображаемым, помысленнным. Без 
этого вида существования нет культуры. 
Образы, ценности, понятия и суждения, 
не имеющие пространственной локализа-
ции, не могущие быть тактильно ощутимы, 
потроганы руками, призрачные и эфемерные, 
тем не менее, пронизывают и опосредуют всю 
культурную жизнь.

Конечно, мир мыслей и эмоций может 
быть истолкован как нечто «несуществую-
щее» в физическом, грубо-материальном 
отношении. Есть даже весьма известная 
концепция, которая относит всю духовную 
жизнь к области фикций. Это философия 
«как если бы» Ганса Файхингера. К сожале-
нию, Файхингер, неокантианец, создавший 
свою теорию в 1911 году, до сих пор не пе-
реведен на русский язык, и лишь фрагмен-
ты ныне осуществляемого перевода можно 
увидеть в Интернете [18]. Область идеаль-
ного для него – полезная, но фикция. То есть 
нечто, не обладающее подлинным существо-
ванием. С такой позицией, впрочем, трудно 
согласиться. Иной способ существования 
не означает «не существования», отсутствия. 
Это просто существование «иным способом». 

Тема идеального достаточно подробно из-
учалась в советской философии [7], а тема 
символа как носителя идеальных содержа-
ний и в западной [8], и в отечественной [9] 
философии ХХ века.

Возводить ли идеальное к духовным 
мирам или считать его исключительно про-
явлением социального образа жизни высо-
коразвитых существ, в любом случае оно ока-
зывается могучим, можно сказать, фундамен-
тальным для культуры пластом реальности, 
который присутствует благодаря непрерывно-
му процессу «субъективации – объективации» 
(«распредмечивания и опредмечивания») 
смыслов и содержаний, а также – труду и ком-
муникации. Впрочем, уточним. Если свои соб-
ственные мысли и фантазии каждый из нас 
воспринимает непосредственно и не сомне-
вается в их существовании, то чужие мысли 
и чувства мы должны счесть за наличные, 
прибегая лишь к косвенным способам: слушая 
слова другого человека, наблюдая его мимику 
и пантомиму, прослеживая поступки. И лишь 
ориентируясь по этим косвенным данным, 
мы способны принять и само существова-
ние смыслов и содержаний, присущих Друго-
му, и удостовериться в их конкретных каче-
ствах. В этом принятии всегда присутствует 
хотя бы малый момент сомнения: а были ли 
вообще такие мысли? так ли мы поняли че-
ловека? правильно ли интерпретировали «его 
душу»? Если мы согласились с тем, что чело-
век, во‑первых, вообще думал и чувствовал, 
а во‑вторых, думал и чувствовал именно так, 
как мы его поняли, мы согласуем свое поведе-
ние уже не с гипотетическим, а с «доказавшим 
свое существование» конкретным внутрен-
ним миром. Во всяком случае, мы склонны 
верить, что «наличие доказано». И дальше 
вновь стоит вопрос о поддержке: следующим 
шагом мы поддерживаем собственное сло-
жившееся впечатление о том, что внутренний 
мир Другого содержит такие-то и такие-то 
установки, мысли и чувства. И наша поддерж-
ка собственных выводов о существовании 
определенных внутренних качеств Другого 
бывает столь сильна, что мы меняем свои 



21

⇒  Теория  и  история культуры

представления с трудом, стоим на том, что 
кто-то «трус», а кто-то «герой», хотя после-
дующий опыт может многое менять. Наша 
уверенность в наличии определенных вну-
тренних качеств Другого (его мыслей, чувств, 
убеждений) могут даже менять и его, Другого, 
существование. Так происходит, когда мы го-
ворим ему: «Я в тебя верю». И наше принятие 
и поддержка дают ему возможность также 
верить в себя, в наличие собственных пози-
тивных возможностей, чтобы воплощать их 
в действии.

Признание и поддержка не менее важ-
ны для утверждения бытия, циркуляции 
и воспроизведения конкретных установок, 
ценностей и идей в сфере культуры и массо-
вого сознания. Те смыслы и факты, которые 
забрасываются в общественное сознание 
искусством и религией, идеологической про-
пагандой и рекламой, радио, телевидением 
и Интернет-сетями должны быть не просто 
восприняты как «наличная информация», 
но должны показать свою значимость – 
полезность, интересность, влиятельность. 
Только тогда они будут востребованы как 
нечто «действительно существующее», спо-
собное по-настоящему «быть» – оказывать 
воздействие, менять жизнь, побуждать чи-
тателей и слушателей к конкретному виду 
поведения. Идейных ценностей, смыслов, 
эталонных образцов нет как физических 
предметов, но они должны дважды быть 
приняты и утверждены в своем существо-
вании: как информация, функционирующая 
идеально, и как значимая информация, ко-
торая становится частью внутреннего мира 
и стимулом для деятельности.

Ну а если учесть, что в эмпирическом 
мире мы живем во времени, то вопрос о су-
ществовании того, чего физически нет, еще 
усложняется. Прошлого нет, присутствуют 
только его следы, также как следы в нашей 
памяти: «Прошлое в жизненном мире, – от-
мечает В. Б. Мелас, – это не то, что прошло 
(и чем занимается историческая наука…), 
а то, что осталось. А остались следы, кото-
рые мы поддерживаем воспоминаниями 

и памятниками. Но и те, и другие важны для 
нас потому, что прошлое имеет последствия – 
такие предметы и явления, которые корнями 
уходят в прошлое и признаются нами имен-
но в качестве последствий на основе оста-
ющихся следов» [11, с. 5]. Итак, прошлого 
нет, но в то же время оно существует, и это 
очевидно не только на примере индивиду-
альной памяти, но и на примере культурной 
традиции. При этом не исключены, а, к пе-
чали историка, фактически предполагаются 
искажения, когда существующим становит-
ся то, чего вовсе не было, а то, что реально 
было, либо забывается, либо остается в тени 
и игнорируется. В этом смысле можно лишь 
позавидовать убежденности определенного 
круга людей в наличии «хроники Акаши» – 
такого пласта реальности, который хранит 
память абсолютно обо всем, что существова-
ло в прошлом, и именно о том, как на самом 
деле происходили события.

Фактически прошлое постоянно созда-
ется и воссоздается, творится каждый день, 
и из сохраненных памятью и артефактами 
событий вырастает, применяясь к «требова-
ниям сегодняшнего дня», то прошлое, которое 
на самом деле то ли было, то ли не было… 
Оно существует, возрождаясь ежеминутно 
и выстраиваясь для тех задач, которые мы 
ставим перед собой. «Для культурной памя-
ти, – пишет Ян Ассман, важна не фактиче-
ская, а воссозданная в воспоминании исто-
рия, и только она. Можно сказать также, что 
в культурной памяти фактическая история 
преобразуется в воссозданную воспомина-
нием, то есть, в миф» [1, с. 55].

Эт а  миф ологиз а ция ,  с о зда ющая 
и утверждающая как факт то, чего не про-
исходило, может иметь разную меру, она 
может быть естественной и намеренно раз-
работанной. И если выражение «врет как 
очевидец» предполагает бессознательное 
фантазирование, нередко – желание выста-
вить себя в лучшем свете, то в наши дни 
возникают целые индустрии, работающие 
для того, чтобы прошлое, представленное 
в сознании, выглядело так, как пожелал по-



22

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2023 ♦ 2 (112) март – апрель ⇒

литический заказчик. К сожалению, сегодня 
мы являемся свидетелями создания множе-
ства мифов о прошлом, разработанных как 
в рамках националистических идеологий, так 
и в рамках американской «культуры отмены». 
При целенаправленном истреблении памяти 
о прошлом и намеренном фантазировании 
с претензией сделать существующим то, чего 
на самом деле не было, нарушается и без того 
хрупкое равновесие между «подлинной и не-
подлинной» памятью. Исторические фикции, 
штампуемые сегодняшними политиками, 
начинают жить самостоятельной жизнью, 
поддерживаемые и утверждаемые средства-
ми массовой информации: в памяти новых 
поколений насаждается, по сути дела, «аль-
тернативная история» – искусственный миф, 
плод труда по производству обмана. Такой 
обман – преступление против истины, несо-
мненно, связанный с онтологией. Да и само 
стремление «отказаться от истины» – это ак-
ция онтологическая: стремление оставить 
в культуре в качестве существующего то, что 
никогда не существовало иначе, чем в головах 
господ-сочинителей.

Кроме прошлого, однако, есть еще буду-
щее, которого, заметим это, в эмпирическом 
плане тоже пока нет. Его нет, но оно есть, 
оно наличествует как раз в рамках «онтоло-
гии культуры» – как прогнозы дальнейших 
событий и как проекты будущих наших дей-
ствий. «Образ будущего» – онтологическая 
культурная данность, и по поводу таких об-
разов ведутся исследования [12]. Уже здесь, 
в настоящем, в сфере «идеальной онтологии 
сознания» наличествует представление о том, 
как оно там будет «завтра», «послезавтра» или 
даже через сто лет. Здесь отнологический па-
радокс «наличия-отсутствия» демонстрирует, 
как и в случае с прошлым, свое удвоение: мало 
того, что обсуждаемое «нечто» (в данном слу-
чае будущее) отсутствует физически, так 
оно еще и отсутствует темпорально и яв-
ляется гипотетическим. И в случае прогноза, 
и в случае проекта, предсказания и намере-
ния могут не реализоваться, и жизнь пойдет 
по совсем другой траектории. Образ будущего 

(неважно, мрачный или светлый) так и оста-
нется онтологическим достоянием текущего 
периода, который отождествлен с «настоящим 
временем», с текущей эмпирией повседневно-
сти. И если господствует апокалиптический, 
страшный образ не существующего пока бу-
дущего, то он сегодня подавляет и пугает так, 
как будто будущее уже наступило, и застав-
ляет бороться с этим будущим как с врагом. 
Если же господствует светлый образ, то мы 
радуемся, как будто прекрасное грядущее уже 
присутствует своим краем в настоящем, как 
будто мы уже греемся в его солнечных лучах. 
Тогда, с одной стороны, настроение улучша-
ется, а с другой – возникает стремление всеми 
силами способствовать воплощению именно 
этой версии реальности. Можно сказать, что 
еще не обладающее бытием будущее во мно-
гом «делает погоду» в настоящем и заставляет 
нас чувствовать, переживать поступать в со-
гласии с ним. Оно много «значит», хотя его 
час еще не пробил.

Краткое заключение
Онтологический парадокс культуры, свя-

занный с феноменом «наличия-отсутствия» 
пронизывает всю толщу бытия культуры, 
и это неудивительно. Культура – форма и спо-
соб жизни сознания, а сознание – загадка, 
которой пока в полной мере нет объясне-
ния. Поэтому все, что связано с сознанием, 
включает парадоксы и функционирует с их 
участием. Мы коснулись в изложенном выше 
тексте огромных, многоплановых тем – темы 
значения и смысла, темы признания, приня-
тия и поддержки, темы идеального и темпо-
рального. Собственно, нашей задачей и была 
демонстрация того, что сюжет существования 
в культуре прочитывается и анализируется 
иначе, чем, к примеру, в сциентистски ори-
ентированной психологии восприятия или 
физическом эксперименте, производимом 
на уровне макромира. Тема существования 
выходит далеко за пределы вульгарного мате-
риализма или позитивистской логики. И это 
мы еще не трогали тему Бытия…  Оставим 
ее для последующих пристальных штудий.



23

⇒  Теория  и  история культуры

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Ассман Я. Культурная память. Москва: Языки славянской культуры. 2004. 368 с.

2.	 Беркли Дж. Три разговора между Гиласом и Филонусом. Москва: Соцэкгиз, 1937. 125 с.

3.	 Брентано Ф. Избранные работы. Москва: Дом интеллектуальной книги. 1996. 176 с.

4.	 Вацлавик П., Бивин Дж., Джексон Д. Психология межличностных коммуникаций. Санкт-Петербург: 
Речь. 2000. 300 с.

5.	 Дугин А. Г. Постфилософия. Три парадигмы в истории мысли. Москва: Евразийское движение. 2009. 
744 с.

6.	 Золотухина-Аболина Е. В., Мелас В. Б. Существование Другого: проблема признания // Человек. Том 
32, № 1. (2021). С. 7–22.

7.	 Ильенков Э. В. Проблема идеального // Вопросы философии. 1979, № 6. С. 128–140.

8.	 Кассирер Э. Избранное. Опыт о человеке. Москва: Гардарика. 1998. 784 с.

9.	 Лотман Ю. М. Избранные статьи в трех томах. Том 1. Статьи по семиотике и типологии культуры. 
Таллин: Александра. 1992. 479 с.

10.	 Мелас В. Б. Феноменология признания [Электронный ресурc] // Логико-философские штудии. Том 
13, № 4 (2016). // URL: http://ojs.philosophy.spbu.ru/index.php/lphs/article/view/495

11.	 Мелас В. Б. Существования и время: способы существования и миры прошлого, настоящего и буду-
щего // Логико-философские штудии. Том 20. (№ 2), (2022). С. 104–113.

12.	 Позитивный образ будущего: теория, история, способы конструирования: Монография / Отв. ред. 
Т. С. Паниотова. Ростов-на-Дону, Таганрог: Изд-во Южного федерального университета. 2021. 268 с.

13.	 Рассел Б. Избранные труды. Новосибирск: Сибирское университетское издательство. 2009. 260 с.

14.	 Рикер П. Путь признания. Три очерка. Москва: РОССПЭН. 2010. 268 с.

15.	 Сартр Ж.-П. Бытие и ничто. Москва: Республика., 2000. 639 с.

16.	 Семенова Г. В., Васильченко А. С., Векилова С. А., Николаева Е. В., Гусева Ю. Е. Представления об иг-
норировании как форме социальной эксклюзии // Психология человека в образовании. 2022. № 1. 
[Электронный ресурc]. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/predstavleniya-ob-ignorirovanii-kak-
forme-sotsialnoy-eksklyuzii

17.	 Устинова Т. В. Седьмое небо. Москва: ЭКСМО. 2021. 352 с.

18.	 Файхингер Г. Философия «как если бы». Часть 1 Предисловие и оглавление [Электронный ресурc]. 
// URL: https://psychosearch.ru/biblio/filosof/hans-vaihinger/423‑kniga-gans-fajkhinger-filosofiya-kak-
esli-by-chast‑1‑predislovie-i-soderzhaniehttps://psychosearch.ru/biblio/filosof/hans-

*

Поступила в редакцию 03.03.2023


