
55

 Теория и история культуры

СПЕЦИФИКА АДЫГСКОЙ ТРАДИЦИОННОЙ 
ГЕНДЕРНОЙ МОДЕЛИ В КОНТЕКСТЕ 

КЛАССИЧЕСКОЙ ГЕНДЕРНОЙ ТЕОРИИ

УДК 008;2: 316.722 
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-1111-55-62

З . М .  К а т а н ч и е в
Государственный музыкальный театр,
Нальчик, Кабардино-Балкарская Республика, Российская Федерация
e-mail: katanchiev28@mail.ru 

Аннотация: В статье отражена специфика традиционного адыгского гендера в контексте класси-
ческой гендерной модели. Рассматриваются условия и причины неприменимости классической 
гендерной теории к традиционной гендерной модели адыгов. Автор рассматривает историогра-
фию классической гендерной теории, сформировавшейся на основе западноевропейского и аме-
риканского культурно-исторического контекста, и факторы формирования адыгской гендерной 
модели в традиционной культуре, не предполагавшей противопоставления мужского и женско-
го. Исторический контекст формирования традиционного гендера адыгов исключал такие фено-
мены как феминизм, женскую эмансипацию и другие главные характеристики классической ген-
дерной теории. Мужское (маскулинное) и женское (фемининное) в традиционном обществе ис-
ключали метафизический дуализм и являлись равноценными категориями, где женская и мужская 
субстанции являются равными по значению и взаимодополняющими. Утверждается, что религи-
озный компонент играл важную роль в развитии и трансформации гендерных ролей и статусов в 
традиционном обществе.

Ключевые слова: адыги, традиционная культура, гендер, классическая гендерная теория, маскулин-
ность, фемининность, феминизм.

Для цитирования: Катанчиев З. М. Специфика адыгской традиционной гендерной модели в кон-
тексте классической гендерной теории // Вестник Московского государственного университе-
та культуры и искусств. 2023. №1 (111). С. 55–62. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-1111-55-62

THE SPECIFICITY OF THE ADYGHE TRADITIONAL GENDER 
MODEL IN THE CONTEXT OF CLASSICAL GENDER THEORY

Z a l i m  M .  K a t a n c h i e v 
State Musical Th eater,
Nalchik, Kabardino-Balkarian Republic, Russian Federation
e-mail: katanchiev28@mail.ru 

Abstract: Th e article refl ects the specifi cs of the traditional Adyghe gender in the context of the classical gen-
der model. Th e conditions and reasons for the inapplicability of the classical gender theory to the tradition-

КАТАНЧИЕВ ЗАЛИМ МУАЕДОВИЧ – Государственный музыкальный театр, артист хора
KATANCHIEV ZALIM MYAEDOVICH – State Musical Th eater, choir artist

© Катанчиев З. М., 2023



56

ISSN 1997-0803  Вестник МГУКИ  2023  1 (111) январь – февраль 

Термин «гендер» пришел в русский язык 
из английского языка и обозначает грамма-
тическую категорию рода (англ. – gender). 
Впервые данный термин вводит в научный 
оборот психиатр и психоаналитик Р. Стол-
лер в 1968 году в своей книге «Пол и гендер». 
Р. Столлер утверждает, что нужно разделять 
биологический пол человека (sex) и социаль-
но конструируемое понятие (gender). 

Если под биологическим полом подра-
зумевается некоторый набор таких биологи-
ческих характеристик, как гены, хромосомы, 
гормоны, первичные и вторичные половые 
признаки и пр., то под категорией гендер 
понимается весь психологический, соци-
альный и культурный набор характеристик, 
черт и качеств, которыми должны обладать 
мужчины и женщины. Эти наборы качеств 
и характеристик вариативны в зависимости 
от той или иной культуры и зависят от куль-
турного контекста, и обозначаются такими 
терминами, как фемининность и маскулин-
ность. Они же и определяют роли и статус 
мужчин и женщин в данном конкретном об-
ществе и культуре. 

Тенденции гуманитарного знания XX 
века привели к переосмыслению социаль-
ных ценностей, в частности, стало больше 
внимания уделяться телесности человека и 
его индивидуализации. Антропоцентрист-
ский характер методологии исследований 

привел к возникновению гендерной теории 
в науке. Возникновение нового направле-
ния обусловлено феминизмом, являющимся 
в свою очередь продуктом множества фак-
торов, имевших социально-политический, 
общественно-экономический характер. Не-
льзя сказать, что феминизм – явление ис-
кусственное, так как естественные социаль-
но-экономические процессы, происходив-
шие в западноевропейской культуре конца 
XIX – начала XX в., привели к переосмысле-
нию роли женщины не только в социальных 
реалиях того времени, но и глобальному 
переосмыслению места и роли женщины в 
истории и культуре человечества. Время, 
когда подверглись значительной трансфор-
мации полоролевые взаимоотношения во 
многих областях и сферах культуры, – это 
появление в профессиональной сфере жен-
щины, возвышение ее статуса в обществе, 
возникновение новых форм брака и семьи, 
а также пересмотр таких понятий, как фе-
мининность и маскулинность. Именно в это 
время возникает потребность пересмотра 
женской роли в истории человечества. На 
этой волне всеобщего подъема интереса к 
женской истории в американских вузах вво-
дится новая дисциплина «Гендерные иссле-
дования», цель которой – проанализировать 
и пересмотреть роль женщины в истории 
человечества.

al gender model of the Adyghe are considered. Th e author considers the historiography of the classical gen-
der theory, formed on the basis of the Western European and American cultural and historical context, and 
the factors of the formation of the Adyghe gender model in traditional culture, which did not imply opposi-
tion between male and female. Th e historical context of the formation of the traditional gender of the Ady-
ghe excluded such phenomena as feminism, women’s emancipation and other main characteristics of clas-
sical gender theory. Male (masculine) and female (feminine) in traditional society excluded metaphysical 
dualism, and were equivalent categories, where female and male substances are equal in value and comple-
mentary. It is argued that the religious component played an important role in the development and trans-
formation of gender roles and statuses in traditional society.

Keywords: adyghe, traditional culture, gender, classical gender theory, masculinity, femininity, feminism.

For citation: Katanchiev Z. M. Th e specifi city of the Adyghe traditional gender model in the context of 
classical gender theory. Bulletin of the Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, 
no. 1 (111), Pp. 55–62. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-1111-55-62



57

 Теория и история культуры

Значительное влияние на феминизм 
и гендерные исследования оказала работа 
«Второй пол», написанная в 1949 году фран-
цузским философом Симоной де Бовуар. 
Также большое значение для феминизма и 
гендерных исследований имели труды та-
ких зарубежных авторов, как О. Вейнингер, 
М. Мид, Б. Фридан, И. Гофман, М. Киммел, 
Р. Коннелл, Дж. Батлер, В. Брайсон.

Как феминистические, так и гендерные 
исследования направлены на борьбу с тен-
денцией, в соответствии с которой в запад-
ноевропейской и американской культурах 
«мужское» считается значимым, доминиру-
ющим и позитивным, а то, что определяется 
как «женское», – вторичным, подчиненным 
и негативным. В классическом понимании 
гендер – это социальный пол, в отличие от 
пола биологического. Это в самом упрощен-
ном его значении, так как социальный пол 
подразумевает и социальные роли, и соци-
альный статус, и ряд других смежных кате-
горий, что характеризует размытость поня-
тия «социальный пол». 

Несмотря на то, что теоретической и ме-
тодологической базой возникновения ген-
дерных исследований является феминизм, 
можно выделить несколько работ, послу-
живших становлению гендера как научного 
направления. В частности, можно обозна-
чить философские направления Д. Локка, 
Ж.-Ж. Руссо и Дж. С. Милля, в основе кото-
рых лежал либерализм и теории прав чело-
века К. А. Сен-Симона, Ш. Фурье, и Р. Оуена. 
В целом в их трудах актуализируется пол в 
социально-политическом плане, переста-
вая ассоциироваться лишь с биологическим 
контекстом. Следует сказать, что россий-
ская гуманитарная наука тоже не лишена 
гендерных исследований, однако гендерный 
аспект носит специфичный характер, так 
как процесс отечественной женской эман-
сипации отличался от западноевропейской. 
Значительный вклад в разработку отечес-
твенной гендерной проблематики, внесли 
такие авторы как О. А. Воронина, И. А. Же-
ребкина, Т. А. Клименкова, С. Г. Айвазова, 

Н. А. Пушкарева, З. А. Хоткина, М. Л. Бу-
товская, Е. А. Здравомыслова, А. А. Темки-
на, И. С. Кон, А. В. Кирилина, И. Л. Коган, 
Е. П. Ильин, И. Г. Малкина-Пых, И. С. Кле-
цина. 

Основной проблемой отечественной 
гендерологии стало определение ведущего 
методологического подхода, универсального 
и объективного для нового научно-исследо-
вательского направления. В 90-е гг. XX в. в 
российской гендерной историографии начи-
нает складываться понимание, что контекс-
туальный аспект изучения гендера в России 
отличается от западного.

Основным отличием российской генде-
рологии от западных исследований являет-
ся степень женской дискриминации в обеих 
культурах, так как, если говорить о запад-
ной, то здесь значительно доминирование 
культа отца в культуре и, следовательно, 
роли мужчины в социально-экономическом 
плане. В то время как в России роль женщи-
ны в культурно-историческом плане была 
немного иной по отношению к мужской и 
прошла нес колько стадий. В качестве пер-
вого периода можно выделить исконно тра-
диционную русскую культуру, которая была 
сугубо патриархальной, где положение жен-
щины было подчиненным и ограничивалось 
семейно-бытовым кругом. Вторым перио-
дом является период революции и установ-
ление советской власти, которая уравняла 
в правах мужчин и женщин, и теперь жен-
щины активно вовлекались в общественно-
политическую жизнь советского общества. 
Третьим периодом является постсоветский 
период, в котором продолжаются изменения 
в социальной и гендерной сфере и возникает 
вариативность гендера.

Многие гендерные исследования пос-
вящены историко-культурному контекс-
ту формирования гендерных стереотипов. 
Культурная составляющая гендера и делает 
его чрезвычайно сложным явлением, так как 
отдельные компоненты этого понятия не мо-
гут выразить всю полноту содержания поня-
тия. Связано это в первую очередь с тем, что 



58

ISSN 1997-0803  Вестник МГУКИ  2023  1 (111) январь – февраль 

проявления этого самого гендера могут быть 
настолько разнообразными (в зависимости 
от социальной среды и социальных стерео-
типов), что дефиниция становится сложной 
для понимания. Именно поэтому в гендеро-
логии появилось понятие «гендерного дис-
плея», введенного в оборот И. Гоффманом, 
и обозначающего множественность прояв-
лений культурных составляющих пола, свя-
занных с предписанными обществом норма-
ми мужского и женского действия и взаимо-
действия [13].

Основную роль в становлении генде-
ра играет социализация, так как в процессе 
социализации происходит репродукция и 
развитие гендерной культуры. Этот процесс 
происходит через усвоение стереотипов, бы-
тующих в той или иной культуре. В зависи-
мости от преобладания того или иного сте-
реотипа в социуме формируется гендерная 
асимметрия.

Гендерный аспект в адыгской истори-
ографии представлен в трудах М. А. Текуе-
вой, Л. Х. Сабанчиевой, Е. А. Нальчиковой, 
А. А. Безруковой, Л. Х. Урусовой, З. Ю. Ту-
гуз, Л. Ф. Хараевой, в которых отражена 
специфика адыгского гендера. В частности, 
это касается традиционной гендерной сис-
темы, сформированной в условиях тради-
ционного быта, где культ матери и культ 
воина были первичными по отношению 
к другим гендерным стереотипам. Одна-
ко даже поверхностный анализ адыгского 
гендера дает основание говорить о его спе-
цифике по отношению к западноевропей-
скому, русскому или даже восточному ос-
мыслению гендера. В этом аспекте ставится 
вопрос о правомерности применения поня-
тия «гендер» в его классической интерпре-
тации к традиционной культуре адыгов в 
том смысле, в каком он закрепился в запад-
ноевропейской культуре.

Для ответа на этот вопрос нужно рас-
смотреть исходные характеристики класси-
ческой гендерной теории, при изучении ко-
торой мы сталкиваемся с проблемой опре-
деления гендера, так как развитие гендерной 

теории наслаивало новые аспекты рассмот-
рения данного феномена, вместе с тем уточ-
няя все больше нюансов в изучении поня-
тия. Гендерная теория прошла сложный путь 
развития от представлений о гендере как фе-
министском проекте до понятия гендерного 
конструкта, подразумевающего не только 
социально-биологические основания, но и 
множество культурных выражений, опреде-
ляющих пол. Для науки появление новой ка-
тегории, несомненно, познавательно. Но мы 
придерживаемся мнения, что гендер – это не 
только биологический пол и не только соци-
окультурная конструкция, а «синтез и сплав 
всех указанных факторов, а также результат 
влияния социокультурного контекста бытия 
человека на его личность и самосознание» 
[12, с. 312]

Мы рассматриваем гендер как один из 
основных факторов социализации челове-
ка, как его этнокультурную основу, позво-
ляющую идентифицировать личности свои 
социальные роли, которые, как правило, 
строже регламентированы в традиционном, 
нежели в инновационном обществе. Боль-
шое значение для исследования адыгской 
системы гендера имеет конфессиональный 
аспект, так как исходные характеристики 
взаимоотношения мужчин и женщин пре-
ломляются сквозь призму конфессиональ-
ной идеологии, начиная с традиционных 
верований, заканчивая исламом и новыми 
гибридами современных гендерных стерео-
типов. Для дальнейшего выявления и опре-
деления традиционных кодов адыгского ген-
дера нужно для начала рассмотреть базовые 
понятия гендерной теории – фемининность 
и маскулинность. При обзоре научной лите-
ратуры о гендере выявляется, что понятие 
фемининности и изучение ее психосексу-
ального, социально-экономического, соци-
ально-культурного контекста долгое время 
было основным фокусом внимания гендер-
ных исследований. Маскулинность являлось 
лишь необходимым условием исследования, 
фоном для выявления фемининности. Для 
сторонников биологически детерминиро-



59

 Теория и история культуры

ванного гендера как раз мужской гендер 
несет в себе наиболее фундаментальные 
характеристики, выявляя отождествление 
мужчины и человека, отраженного во мно-
гих языках мира. Исследование мужчин и 
мужественности (маскулинности) начало 
складываться немного позже в гендерном 
поле исследований. 

Гендерная асимметрия отражена в на-
родном дискурсе, где «женщиной рож-
даются», а «мужчиной становятся» («Ты 
же – девочка», – слышат часто дочери. «Ты 
должен быть мужчиной», – соответственно 
говорят сыну). Более того, такие реплики 
мальчикам, как «ты же не девочка», «пере-
стань плакать как девочка», направлены на 
дальнейшее преодоление их женственных 
черт. Как ни парадоксально, чтобы стать 
женщиной, всего лишь нужно ею родиться, 
а чтобы стать мужчиной, нужно преодолеть 
свою женскую природу и приобрести некие 
противоположные характеристики, что и 
называется мужественностью. Э. Бадинтер 
писала, что «хотя “мужской” и “женский” 
могут иметь универсальные характерис-
тики, однако никто не может понять соци-
альную конструкцию мужественности или 
женственности без соотнесения с другим. 
Когда представления о женственности из-
меняются, попросту, когда женщины хотят 
заново определить свою идентичность, – 
представления о мужественности также де-
стабилизируются» [1, с. 19]. 

В результате понятия маскулинности и 
фемининности не просто конструируемы, 
но и взаимозависимы и взаимообусловлены. 
Формируются они, как было сказано выше, 
в процессе социализации и, что еще важнее, 
в инкультурации личности, так как социаль-
ные нормы и стереотипы – продукт культур-
ной основы общества. 

Более того, говоря о факторах, форми-
рующих гендерное поведение и роли, нуж-
но выделить три важнейшие социальные 
сферы: религия, культура и экономика, ин-
ституты которых имеют прямое отношение 
к конструированию маскулинных и феми-

нинных установок и стереотипов. Традици-
онная культура задает главные ориентиры 
гендерного поведения, усвоение которого 
происходит с раннего детства посредством 
всех институтов традиционной культуры.

Сложный синтез традиционных пред-
ставлений с наслаиваемыми в разные вре-
мена религиозными идеологиями создает 
сложные категории фемининности и маску-
линности, которые, с одной стороны, оста-
вались зиждиться на своих исходных фор-
мирующих образах женщины и мужчины 
и архетипах, ведущих начало с древнейших 
времен (нартский эпос), а с другой – претер-
певали внешние изменения как в форме, так 
и в характере выражения тех или иных мас-
кулинных и фемининных черт. 

Категория гендера в ее классической 
интерпретации оказалась бы бессмыслен-
ной в отношении гендерной истории ады-
гов, в частности адыгского дискурса, если 
не сделать некоторые уточнения. Исходное 
положение биодетерминированной гендер-
ной модели определяет константность пола 
и его заданность от природы, где физио-
логия и анатомия становятся решающим 
фактором модели поведения и формиро-
вания гендерной роли, и любое отклоне-
ние расценивается как патология, под-
вергается осуждению. Казалось бы, в чем 
противоречие с традиционной гендерной 
моделью, где биологическая детерминиро-
ванность маскулинности и фемининности 
также обусловлена. Однако это на первый 
взгляд, так как при более глубоком анализе 
оказывается, что гендерная модель намно-
го сложнее. К примеру, в адыгском языке 
полностью отсутствует грамматическая 
категория рода, что показывает отсутствие 
дифференциации в речи при обращении 
к мужчине или женщине. Обращение или 
речь о мужчине и женщине не имели по-
ловой окраски. В адыгском языке мужчина 
и женщина обозначаются одним словом 
«ц1ыху» – человек, половой окрас же оп-
ределяется приставкой к нему, например 
«ц1ыхухъу», где «хъу» отсылает к особи 



60

ISSN 1997-0803  Вестник МГУКИ  2023  1 (111) январь – февраль 

мужского пола, и «ц1ыхубз», где «бз» – к 
особи женского пола [11, с. 16–17]. 

Такие обозначения, как «хъыджэбзц1ы-
к1у» (девочка), «хъыджэбз» (девушка), «фыз» 
(женщина), «фызыжь» (старушка) и соот-
ветственно «щ1алэц1ык1у» (мальчик), «щ1а-
лэ» (юноша), «л1ы» (мужчина) и «л1ыжь» 
(старик), имели цель обозначить возрастную 
категорию и статус человека в обществе. По-
ловая принадлежность в данном случае за-
нимает второстепенное положение, хотя она 
(обозначение половой принадлежности) со-
держится в этих словах по умолчанию.

Вторая исходная позиция классического 
гендера, с которой вступают в противоречие 
традиционные основы гендера, – это при-
сутствие асимметрии в определении мужс-
кого и женского статуса. Отсутствие отри-
цательного окраса женского начала в тра-
диционной культуре адыгов также говорит 
об отсутствии гендерной асимметрии в ее 
классическом понимании, где социальный 
пол мужчины выше женского.

Также для традиционной культуры ады-
гов характерно полное отсутствие неявных 
установок и ориентаций, где «мужское» ас-
социировалось со значимым, доминирую-
щим и позитивным, а «женское» – с вторич-
ным, подчиненным и негативным. 

В мифологическом и религиозном пред-
ставлениях адыгов мир был единым целым 
и не рассматривался как «борьба противо-
положностей». Метафизический или суб-
станциальный дуализм предполагает про-
тивопоставление материи – духу, добра – 
злу, света – тьме, в адыгском же сознании 
нет подобного противопоставления, жен-
ская и мужская субстанции являются рав-
ными по значению и взаимодополняющи-
ми. Это четко прослеживается в адыгской 
мифологии, где тератологические существа 
не выступают как антагонисты богов; так-
же и у великого создателя Тхьэ (верховного 
божества адыгского пантеона) отсутствует 
антипод, присутствующий в дуалистичес-
ких мифологиях и религиях: асуры – дэвы, 
Бог – дьявол. Примечательно, что этот ан-

типод не образовался и с привнесением в 
традиционное мировоззрение христианс-
кой или исламской идеологии. Однако если 
говорить о гендере в мифологии, то здесь, 
наоборот, мужское божество всегда имело и 
женскую ипостась, это не было противоре-
чием, а скорее естественной необходимос-
тью дуальности существ. 

Еще одной культурной сферой деятель-
ности, где отсутствует гендерная асиммет-
рия, является обрядово-ритуальная практи-
ка адыгов, в которой женская роль достаточ-
но высока и не заполняет «пробелы» мужс-
кой деятельности, а несет самостоятельную 
смысловую нагрузку, не менее важную, чем 
мужская. 

К примеру, в свадебном обряде гендер-
ные роли распределялись таким образом, 
что за женщиной закреплялась вся риту-
ально-практическая часть всего свадебного 
цикла, тогда как за мужчиной вся внешняя 
организация данного мероприятия. 

Ввод невесты в большой дом и знакомс-
тво со старшими женщинами в роду сопро-
вождался ритуальной раздачей пищи, обво-
дом невесты вокруг семейного очага, данные 
ритуалы осуществлялись одной из старей-
ших женщин рода, также ею исполнялись 
обрядовые песнопения, в которых молодой 
невесте желали обрести многочисленное и 
здоровое потомство [9].

Вся торжественная, эмоциональная, ри-
туальная сторона свадебного обряда была 
сосредоточена вокруг женщин, так как по 
сути своей свадебный обряд издревле был 
магическим ритуалом или циклом ритуа-
лов, целью которых было обеспечение пло-
довитости, и все обряды, все пожелания 
сводились к программированию молодой 
невесты на дальнейшую репродуктивность.

Другим важным обрядом, где роль жен-
щины была значительна, является похорон-
но-поминальный обряд. Важное сакральное 
значение любого похоронно-поминального 
обряда заключается в заупокойных молит-
вах (отпевание) и ритуальной пище. И в 
этих двух обрядах в адыгской ритуальной 



61

 Теория и история культуры

практике роль женщины была значитель-
на, так как сценарий похоронного обряда 
требовал от женщины демонстративного 
эмоционального выражения. Причитания 
и песни-плачи, исполняемые женщинами, 
порой сопровождались и телесными само-
истязаниями, что, возможно, является ре-
ликтом некоторых древних обрядов и риту-
алов соумирания – традиция, при которой 
после смерти мужа вдова добровольно либо 
насильно приносилась в жертву. 

Также архаичным обрядом, уходящим 
корнями в языческий период, являлось 
приготовление ритуальной пищи; одно из 
древнейших сакральных действий, свя-
занных с причащением к божеству. Особо 
сакральными блюдами у кабардинцев счи-
таются халуа (халва из пшена, которая в 
готовом виде напоминает солнце формой 
и цветом), лакумы и выпечка, напоминаю-
щая сладкий хворост, и некоторые другие. 
Приготовление этих блюд являлось и явля-
ется сугубо женским занятием, ибо именно 
женщина считалась ретранслятором маги-
ческой силы. 

Таким образом, выявляется, что в ри-
туальной практике, имеющей немалое зна-
чение в традиционной жизни адыгов, пре-
обладало женское начало, и женщина в этой 
сфере чувствовала себя достаточно свобод-
но. Вследствие высокой степени символи-
зации всех элементов культуры сложно от-
делить сакральное от профанного в тради-
ционной культуре адыгов, и исследование 
не приведет к целостному пониманию тра-
диционной культуры, так как все светские 
и повседневные действия и обряды имели 
ритуальный характер.

Проследив несколько характерных черт 
адыгской гендерной модели, можно наме-
тить ее специфику и несоизмеримость с ис-
следовательским контекстом классической 
гендерной теории. Отсутствие граммати-
ческой категории рода в языке, отсутствие 
дуализма в мифологических представлени-
ях адыгов, отсутствие гендерной асиммет-
рии в обрядах жизненного цикла смещают 
контекст исследования относительно тра-
диционных моделей формирования гендер-
ных стереотипов. 

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1. Бадинтер Э. О мужской идентичности // Философско-культурологический журнал: Философский 

факультет МГУ им. Ломоносова. Москва. 2000. № 1-2. С. 19–25
2. Бем С. Линзы гендера. Трансформация взглядов на проблему неравенства полов / пер. с англ. Мос-

ква : Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2004. 336 с.
3. Здравомыслова Е. А. Темкина А. А. Исследования женщин и гендерные исследования на Западе и в 

России // Общественные науки и современность. 1999. № 6. С. 177–185.
4. Здравомыслова Е. А. Темкина А. А. Социальное конструирование гендера: феминистская теория 

// Введение в гендерные исследования: учебное пособие / под ред. И. А. Жеребкиной. Харьков : 
Санкт-Петербург, 2001. Ч. 1. С. 147–173.

5. Иванова Е. Ф. Гендерные исследования в психологии // Введение в гендерные исследования : учеб-
ное пособие / под. ред. И. А. Жеребкиной. Харьков : Санкт-Петербург, 2001. Ч. 1. С. 312– 345. 

6. Клецина И. С. Гендерная социализация. Санкт-Петербург : Российский государственный педагоги-
ческий университет имени А. И. Герцена, 1998. 92 с.

7. Кон И. С. Междисциплинарные исследования. Социология. Психология. Сексология. Антрополо-
гия. Ростов-на-Дону : Феникс, 2006. 608 с.

8. Пушкарева Н. Л. Женская и гендерная история: итоги и перспективы развития в России // Истори-
ческая психология и социология истории. 2010. №2. С. 51–64.



62

ISSN 1997-0803  Вестник МГУКИ  2023  1 (111) январь – февраль 

9. Сабанчиева Л. Х. Гендерный фактор традиционной культуры кабардинцев (вторая половина XVI – 
60-е годы XIX века). Нальчик : Эль-фа, 2005. 245 с.

10. Текуева М. А. Гендерный фактор в культуре народов Кавказа. Вопросы культурологии // Вопросы 
культурологии. Москва. 2012. № 8. С. 37– 42.

11. Текуева М. А. Мужчина и женщина в адыгской культуре. Традиции и современность. Нальчик : 
Эль-фа, 2006. 260 с.

12. Тхагапсоев Х. Г. Развитие гендерологии на этнокультурной почве: проблемы и перспективы // По-
лилингвиальность и транскультурные практики. 2022. № 19 (2). С. 308–321.

13. Goffman, E. Gender Display // Studies in Anthropology of Visual Communication. 1976. № 3, Pp. 69–77.
14. Lorber J. and Farrell S. A. (eds.). The Social Construction of Gender. Newbury Park (CA) : Sage, 1991.

*

Поступила в редакцию 19.12.2022


