
34

ISSN 1997-0803  Вестник МГУКИ  2023  1 (111) январь – февраль 

КОНЕЦ ИСТОРИИ. 
КОНЕЦ УТОПИИ. 

КОНЕЦ БУДУЩЕГО?

УДК 123.1  
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2023-1111-34-40

А . А .  В л а с о в
Российский государственный гуманитарный университет, 
Москва, Российская Федерация 
e-mail: mioxin@gmail.com 

Аннотация: Утопия как «место, которого нет», неизбежно сопутствует истории человеческого со-
общества, открывая для себя все большее количество дискурсов и выступая в качестве неотъемле-
мого конструирующего элемента будущего. При этом особое внимание обращают на себя те про-
тиворечия, которые обнаруживаются в рамках трактовки самого термина утопия, что приводит в 
результате к выявлению многоуровневой асимметрии, заключенной внутри утопии. И это обстоя-
тельство, в свою очередь, позволяет поставить вопросы о том, каким образом утопия, как истори-
ческий феномен, обнаруживает для себя место в условиях конца истории, конца будущего и, воз-
можно, конца самой себя. В этом отношении в статье проводится анализ и сопоставление двух воз-
можных векторов утопического нарратива с тем, чтобы указать на вероятные сценарии будущего, 
которое они предполагают.

Ключевые слова: утопия, будущее, конец истории, революционное движение, конструктивизм.

Для цитирования: Власов А. А. Конец истории. Конец утопии. Конец будущего? // Вестник Мос-
ковского государственного университета культуры и искусств. 2023. № 1 (111). С. 34–40. http://
doi.org/10.24412/1997-0803-2023-1111-34-40

THE END OF HISTORY. THE END OF UTOPIA. THE END OF FUTURE?

A l e k s a n d r .  A .  V l a s o v 
Russian State University for the Humanities,
Moscow, Russian Federation
e-mail: mioxin@gmail.com 

Abstract: Utopia as “a place that does not exist” inevitably accompanies the history of the human communi-
ty, discovering an increasing number of discourses and acting as an integral constructive element of the fu-
ture. At the same time, special attention is drawn to those contradictions that are found within the frame-
work of the interpretation of the term utopia itself, which results in the identifi cation of a multi-level asym-

ВЛАСОВ АЛЕКСАНДР АЛЕКСАНДРОВИЧ – старший преподаватель кафедры иностранных языков 
факультета международных отношений, политологии и зарубежного регионоведения Российского 
государственного гуманитарного университета

VLASOV ALEKSANDR ALEKSANDROVICH – Senior lecturer, Foreign language department, Faculty of 
international relations, political science, and area studies. Russian State University for the Humanities

© Власов А. А., 2023



35

 Теория и история культуры

У-топос, буквально «который нигде не 
встречается», – это понятие, которым мы 
обязаны английскому философу Томасу 
Мору. Именно в его «Утопии», опублико-
ванной в 1516 г., впервые использовано это 
понятие, а, в свою очередь, успех самого про-
изведения сделал этот термин популярным.

Утопия Мора – это остров с лучшей 
формой правления в мире. Однако к насто-
ящему моменту понятие утопия отмечено 
весьма широким семантическим разнооб-
разием. Из чего можно заключить, что само 
определение утопии становится проблема-
тичным по нескольким причинам. Во-пер-
вых, исследования утопии затронули це-
лый ряд дисциплин: достаточно указать ее 
воздействие на историю, литературу, куль-
турную антропологию, на изучение поли-
тических теорий, а также – на психологию 
и философию. Следовательно, каждая из 
этих дисциплин вошла в область утопии 
со своим собственным методом, со своими 
понятиями, что способствовало не только 
расширению перспектив утопии, но и ус-
ложнению ее определения. При этом, такое 
междисциплинарное распространение уто-
пии также привело и к дальнейшей радика-
лизации разделения в определениях утопии 
между обычным использованием этого тер-
мина и его использованием специалистами 
отдельных научных дисциплин. Ко всему 
этому добавляется еще и идеологическая 
проблема в подходе к утопии между теми, 
кто рассматривает утопию положительно, 
и теми, кто рассматривает ее отрицательно; 
между теми, кто видит в утопии идеал со-

вершенства, и теми, кто уничижительно ви-
дит в утопии отображение нежелательной 
реальности [12, c. 12]. 

Таким образом, поставить проблему оп-
ределения утопии – значит также поставить 
проблему ее ограничения по отношению к 
различным способам мышления, а также 
попытаться прояснить разветвления и рас-
ширения, которые этот термин приобрел с 
момента его образования Томасом Мором. В 
этом ключе, ссылаясь на проведенный ана-
лиз И. В. Желтиковой и Д. В. Гусева, можно 
говорить о (порядка) четырнадцати значе-
ниях этого термина, функционирующих в 
современных научных и научно-популяр-
ных русскоязычных текстах, среди которых 
в рамках настоящей статьи следует выделить 
рассмотрение утопии в качестве образа же-
лаемого будущего [2, c. 43]. 

Распространившись за пределы литера-
турного жанра и войдя в рамки политичес-
кого дискурса, утопия стала обозначать лю-
бой проект совершенного общества, кото-
рое при этом может быть как химерическое 
(и поэтому названное так уничижительно) 
или, напротив, общество, которое, содержит 
в себе принцип реального прогресса, осно-
вание и стимул для лучшего будущего. Тем 
не менее такого рода двоякое прочтение уто-
пии как социального проекта выступает все-
го лишь началом диалектической игры про-
тиворечий, сопутствующих этому понятию, 
что приобретает особый смысл в контексте 
«трех концов» (конец истории, конец утопии 
и конец будущего), вынесенных в заглавие 
этой статьи. 

metry contained within utopia. And this circumstance, in turn, allows us to raise questions about how uto-
pia, as a historical phenomenon, fi nds a place for itself in the conditions of the end of history, the end of the 
future, and, perhaps, the end of itself. In this regard, the article analyzes and compares two possible vectors 
of the utopian narrative in order to indicate the likely scenarios for the future that they suggest.

Keywords: utopia, future, the end of history, revolutionary movement, constructivism.

For citation: Vlasov A. A. Th e end of history. Th e end of utopia. Th e end of future? Bulletin of the Moscow 
State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2023, no.1 (111). Pp. 34–40. (In Russ.). http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2023-1111-34-40



36

ISSN 1997-0803  Вестник МГУКИ  2023  1 (111) январь – февраль 

В первую очередь, имеет смысл обра-
титься к вопросу о том, считать ли утопию 
законченным, идеальным и статичным про-
ектом или, напротив, – динамичным и под-
вижным. Традиционно утопия представля-
ет собой рационализированное общество в 
замкнутом пространстве. Это государство, 
закрытое от внешнего воздействия и, таким 
образом, не подвергающееся каким-либо 
изменениям  [15]. Аргументы в поддержку 
тезиса о закрытости и статичности утопии 
можно обнаружить у Э.  Я.  Баталова, кото-
рый считал, что последователи утопий в сво-
ем целеполагании всеобщего счастья опира-
ются на незыблемые догмы: «Что такое уто-
пия в пределе? – Это совершенный, а потому 
мертвый мир, которому просто некуда раз-
виваться» [1, c. 270]. Похожая точка зрения 
обнаруживается и у других авторов. Так, 
например, А. В. Петрухин и Л. Я. Курочки-
на утверждают, что «идеал как качественное 
состояние всегда статичен. Утопия, являясь 
неким постулатом, – это всегда конечный 
результат, некая завершенная, логически 
замкнутая система, развитие в которой не 
имеет места» [8, c. 252]. И в этом отношении 
утопия выступает как тот самый химеричес-
кий антипод гуманизма, тогда как послед-
ний понимается как подвижный конструк-
тивный подход, допускающий плюралисти-
ческие и неидеальные модели дальнейшего 
развития общества. Однако можно обна-
ружить и противоположную точку зрения. 
Так, например, французский исследователь 
Ж. Лабрика рассматривает утопизм как жи-
вой образ будущего и не признает в нем дог-
матизма. Лабрика указывает на критичность 
утопического подхода по отношению к су-
ществующему обществу, а также – на созда-
ние утопистами альтернативных вариантов 
будущего [6, c. 290]. Подобную точку зрения 
разделяет К. Н. Захарова, которая указывает, 
что для утопии нашего времени характерен 
новый взгляд на саму себя, «взгляд множест-
венный, полифоничный, плюралистичный» 
[3, c.  121]. Утопии свойственна открытость 
и динамичность, подтверждением чему слу-

жит прогноз, который еще в 1905 г. предло-
жил Г. Уэллс: современная утопия не может 
быть статичной, она должна стать динамич-
ной; из застывшей формулы она должна пре-
вратиться в переходную фазу, за которой, 
непрерывно сменяясь, последуют другие [9].

Таким образом, статичное или динамич-
ное понимание утопии приводит к различ-
ным моделям конструирования будущего, 
которое выстраивается в том или ином со-
циальном проекте утопии. То есть, речь идет 
либо об археологии будущего (в случае по-
нимания утопии как идеального и закончен-
ного проекта), когда из картины прекрасного 
будущего берутся образы для несовершен-
ного настоящего. Либо (в случае интерпре-
тации утопии как динамического и много-
гранного проекта) образ будущего создается 
на основе критики плохого настоящего. Сле-
довательно, будущее может быть рассмотре-
но как линейно (когда утопия представляет 
собой его пассивное ожидание), так и вариа-
тивно и творимо (в случае, если утопия пред-
полагает принцип его конструирования). В 
этой связи интересно обратить внимание на 
сохраняющийся революционный характер 
утопии, который при этом радикально меня-
ет свой вектор в зависимости от трактовки 
исходного понятия. 

Будучи критикой относительно сущес-
твующей реальности, утопия обнаруживает 
две модели революционного действия. Пер-
вая связана с коренными преобразованиями 
несовершенного общества в настоящем с це-
лью создания лучшего места (и в этом случае 
у-топия – «место, которого нет» – приобре-
тает характеристики эу-топии – «благого 
места»). Вторая модель, напротив, демонс-
трирует возвратное движение (revolutio в 
своем изначальном, астрономическом зна-
чении), когда идеальной моделью общества 
становится некогда утраченная форма со-
циальной организации (идея потерянного 
рая). И, несмотря на то, что традиционно 
подобный подход скорее характерен для 
тутопии [4, c. 180], именно на эту тенден-
цию постмодернистской утопии указыва-



37

 Теория и история культуры

ет французский исследователь Э.  Морин: 
«Реальность настоящего отмечена невиди-
мым падением – невидимым, потому что 
ушло много времени на то, чтобы это осоз-
нать – огромного метеорита. Как и в случае 
с упавшим в конце вторичной эры большим 
метеоритом, которому приписывают вы-
мирание динозавров, это падение надолго 
покрыло всю землю облаками. Этот новый 
метеорит не нацелен на динозавров, чтобы 
их уничтожить. Его цель – наше будущее: га-
рантированное развитие, этот «никелевый» 
прогресс, непрерывное улучшение, которое 
руководило нами и вселяло в нас надежду. 
Итак, идея детерминированного, механи-
ческого, фатального, необходимого, чудес-
ного, лучезарного прогресса уничтожена. В 
этих условиях мы прекрасно понимаем, что 
существует бурное возвращение в прошлое 
или прошлые» [16, c. 155; перевод автора]. 

В этой связи мы сталкиваемся не толь-
ко с концом будущего, но и с концом самой 
утопии как исторического понятия по при-
чине конца самой истории. Как показывает 
Ж.  Монтено, автор работы «Возможно ли 
общество без утопической мысли?» (Une 
société sans pensée utopique est-elle concevable ?), 
пространственная замкнутость утопии по 
отношению к внешним влияниям приводит 
к ее замыканию по отношению к истории и 
становлению. Утопический нарратив, без-
условно, в состоянии рассказать о том, как 
устроено утопическое общество, но он ни-
когда не предвидит его будущую эволюцию. 
Следовательно в своей основе он является 
внеисторическим продуктом [15]. Таким об-
разом, если мы сопряжем эту идею с извес-
тной мыслью Ф. Фукуямы о конце истории 
ввиду достижения человечеством своей вы-
сшей точки развития в форме капиталисти-
ческого общества либеральной демократии 
(которую некоторые исследователи считают 
также одной из форм утопии  [10]), стано-
вится понятной точка зрения сторонников 
конца утопии. 

Так, Г.  Маркузе в своей работе  [7] ука-
зывает на тот факт, что утопия относится к 

проектам социальных изменений , которые 
считаются невозможными по причине не-
зрелости социальной ситуации. Однако, со-
гласно его убеждению, в настоящее время 
проект социального преобразования может 
считаться неосуществимым только при ус-
ловии, что он противоречит определенным 
научно установленным законам, биологи-
ческим законам, физическим законам (на-
пример, идея вечной молодости или возвра-
щение к Золотому веку) [7, c. 19]. Кроме того, 
сторонники «конца утопии» делают акцент 
на современных технологиях как на инстру-
менте, конструирующем будущее. А также 
они указывают на невозможность появле-
ния утопического сознания (изначально яв-
ляющимся выражением коренных социаль-
ных потребностей  [5]) в рамках современ-
ного постмодернистского общества. Ведь 
«соединение стабильности и статичности 
общественной жизни с замкнутостью инди-
видуумов на самих себя, одиночеством и ин-
дивидуализмом, агностицизмом, пессимиз-
мом и нигилизмом приводит к отрицанию 
утопической направленности сознания» [3, 
c. 120], которое тем более противоречит ста-
бильности и конечности постиндустриаль-
ного общества, поскольку несет в себе риски 
установления тоталитарных режимов.

С другой стороны и в противовес сто-
ронникам конца утопии, Ф.  Джеймисон, 
автор работы «Археология будущего: жела-
ние, названное утопией, и другая научная 
фантастика» (Archaeologies of the Future: Th e 
Desire Called Utopia and other Science Fictions) 
следующим образом диагностирует специ-
фические недуги современного общества, 
для лечения которых может использоваться 
утопия: «Наносит вред не присутствие вра-
га, а скорее всеобщая вера в то, что не только 
эта тенденция [неолиберализм – А. В.] необ-
ратима, но и что исторические альтернативы 
капитализму оказались нежизнеспособными 
и невозможными, и что никакая другая соци-
ально-экономическая система немыслима, не 
говоря уже о практической возможности ее 
осуществления» [14, c. xii; перевод автора].



38

ISSN 1997-0803  Вестник МГУКИ  2023  1 (111) январь – февраль 

Именно в подобном контексте утопия 
обретает новую силу и предлагает аль-
тернативу, в рамках которой она, если мы 
вновь обратимся к словам Джеймисона, 
становится формой, которая «сама по себе 
является репрезентативной медитацией о 
радикальном различии, радикальной ина-
ковости» [там же]. Согласно его позиции, 
не существует такой силы, которая мог-
ла бы что-то противопоставить подобной 
форме, обозначающей себя в оппозиции к 
подавляющей и стандартизирующей влас-
ти настоящего; власти, которая превращает 
каждую попытку, направленную в сторону 
гетерогенности любой из сфер социальной 
жизни – от более конкретного политичес-
кого действия к более абстрактному куль-
турному производству, – в увеличение ко-
личества одного и того же гомогенного про-
дукта неолиберализма.

Кроме того в диалектическом изложе-
нии Джеймисона можно обнаружить не-
разрывно сопряженную с утопией мысль о 
другом, которая также является способом 
построения точки зрения, с помощью кото-
рой можно различать давление и ограниче-
ния текущей ситуации, то есть конкретного 
настоящего. В одном из своих ранних эссе 
Джеймисон переворачивает общепринятое 
представление о специфической природе 
инаковости, построенной на базе утопии 
как формы противопоставления настоя-
щему: «Самая глубокая тема утопии и ис-
точник всего того, что в ней наиболее ярко 
выражено политически, это именно наша 
неспособность постичь ее, наша неспособ-
ность произвести ее как видение, наша не-
способность спроецировать Другого из того, 
что подобно фейерверку, растворяющемуся 
в ночном небе, должно снова оставить нас 
наедине с этой историей» [13, c. 101; перевод 
автора].

В этом случае оказывается, что утопия – 
это размышление об ином и одновременно 
размышление о том, что есть. Именно это 
противоречие демонстрирует, что каждая 
утопия стремится представить себе систему, 

радикально отличную от данной. Тем самым 
она открывает доступ к системной приро-
де общества, к тому самому, что идеология 
старается стереть. Специфическая полити-
ческая полезность находки Джеймисона со-
стоит при этом в том, что она идет вразрез 
с фрагментарным зерном современных ей 
модусов мышления: демонстрируя систем-
ную природу общества, она открывает воз-
можность того, что можно назвать мыслью о 
тотальности настоящего.

Продолжая, таким образом, практи-
ческое приложение утопической мысли, 
следует также указать на тот факт, что 
бывшие политические утопии – проекты 
поиска лучшей формы правления и поли-
тической организации – сами перестают 
быть утопическими в современном пони-
мании этого слова. Как подмечает К. Са-
йяр, на протяжении всей истории были 
созданы тысячи утопических общин. Их 
целью было организовать лучший образ 
жизни, который в конечном итоге станет 
образцом для остального общества. Здесь 
важно подчеркнуть тот факт, что не все 
воплощения утопических теорий в жизнь 
были неудачными, утопия жила не только в 
книгах [18]. Кроме того, другая исследова-
тельница утопии Йона Фридман, говоря о 
генезисе утопии, разделяет его на три эле-
мента: коллективное недовольство, обна-
руживаемое средство, способное положить 
конец этому недовольству, и коллективное 
согласие. Согласно Фридман, коллективная 
неудовлетворенность обычно приходит 
после открытия средства, которое может 
положить конец этой неудовлетвореннос-
ти: мы не удовлетворены, потому что зна-
ем, что могли бы иметь что-то другое вмес-
то того, что имеем. Следовательно, утопия, 
когда она рождается (то есть когда выпол-
няются указанные выше условия), необ-
ходимо прагматична, даже сверх того  – в 
этом случае она является единственным 
прагматическим решением. Иначе говоря, 
единственным решением, которое не явля-
ется «утопическим» [11]. И, таким образом, 



39

 Теория и история культуры

мы вновь видим, как деутопизированная 
утопия возвращается к конструированию 
будущего, в очередной раз сопрягая его с 
критикой настоящего. Более того, к этой 
негативной герменевтике, основанной на 
способности утопии заставить нас смот-
реть в лицо ограниченности нашего мира, 
следует добавить тот самый утопический 
импульс, который скрыт во всем, ориенти-
рованном в будущее и имеющем отноше-
ние к жизни и культуре.

В этом аспекте даже важно не то, что 
утопия составляет чертежи будущего или 
того, как может выглядеть другая система 
социальной организации. Она политически 
сильна именно в той мере, в какой она отра-
жает нашу неспособность вообразить что-
то за рамками детерминированного едино-
образия нашего времени. Но тем самым она 
также производит в самой основе своего 
проекта то, что отрицает наличествующая 
система, то есть желание перемен. Именно 
утопия дает этому желанию «местно оби-
тания и имя», тем самым делая возможным 
его восприятие. И чтобы в своих ограни-
чениях как последователей протоколов, а 
не проводников возможностей, общество 
все еще искало рецепты того, как выглядит 
утопия, Джеймисон указывает на то, что 
утопический текст не должен производить 
синтез того, как утопия может выглядеть в 
будущем сама по себе, или даже представ-
лять ее, – это дело человеческой истории 
и коллективной практики. Идея утопии 
должна лишь произвести потребность в 

синтезе, открыть пространство, в котором 
он должен быть представлен [14].

В заключение хочется обратиться к по-
зиции Жаклин Русс, которая добавляет к 
определению Аристотелем человека как «по-
литического животного» то, что он также 
является и «утопическим животным»  [17]. 
Именно в этом смысле утопия может быть 
определена как мысленный эксперимент, 
пытающийся решить проблему настоящего 
с помощью силы воображения. Такого рода 
проверка используется, чтобы попытаться 
понять практическое через аналогию: уто-
пия создает прецедент для мысленного ис-
следования, в котором она предлагает экс-
периментальную вариацию по отношению к 
нашей эмпирической вселенной. Таким об-
разом, согласно позиции Русс, необходимо 
прекратить апологию реальности как единс-
твенно возможного источника рациональ-
ности, поскольку «человеку нужна утопия, 
как ему нужен кислород» [там же]. И утопи-
ческое мышление должно иметь свое место 
в жизнеутверждающих соображениях, по-
тому что сама утопия не так уж утопична. 
Именно в этом ключе следует рассматривать 
утопию как инструмент диагностики огра-
ничений настоящего и как видение нереа-
лизованного  – и, возможно, неосуществи-
мого  – будущего. В этом смысле ценность 
утопии заключается в том, что каждая из 
этих двух противоположностей определяет 
другую и оставляет открытой возможность 
для эффективного изменения, которое не-
возможно представить в рамках настоящего.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1. Баталов Э. Я. В мире утопии: Пять диалогов об утопии, утопическом сознании и утопических экс-

периментах. Москва : Политиздат, 1989. 320 с.
2. Желтикова И. В., Гусев Д. В. Ожидание будущего: утопия, эсхатология, танатология. Орел : Изда-

тельство ОГУ, 2011. 172 с.
3. Захарова К. Н. Социальная утопия современного общества // Вестник Нижегородского универси-

тета им. Н. И. Лобачевского. Серия Социальные науки. 2012. №2 (26). С. 119–124. 
4. Ковтун Н. В. Роман В. Ф. Одоевского «4338 год» и традиции интеллектуальной утопии в России // 

Известия Томского политехнического университета. 2004. Т. 307. №5. С. 179–183. 



40

ISSN 1997-0803  Вестник МГУКИ  2023  1 (111) январь – февраль 

5. Кярова М. А. Функциональность утопии как феномена социальной  жизни // Научный интернет-
журнал «Мир Науки». 2014. Выпуск 2. 

6. Лабрика Ж. Марксизм между наукой  и утопией  // Научный  ежегодник Института философии и 
права Уральского отделения Россий ской  академии наук. 2004. No 5. С. 268–293.

7. Маркузе Г. Конец утопии /Пер. с англ. Артема Смирнова // ЛОГОС. 2004. № 6 (45). C. 18–23. 
8. Петрухин  А.  В., Курочкина  Л.  Я. Плюрализм трактовок феномена «Утопия» в контексте единой  

европей ской  утопической  традиции // Вестник Воронежского государственного технического уни-
верситета. 2009. Т 5. № 11. С. 251–254. 

9. Уэллс Г. Современная утопия // Завтра: Фантаст. альманах. 1991. Вып. I. С. 120–130. 
10. Bret B., Didier S. and Dufaux F. Utopias as a tentative horizon for spatial justice [Электронный  ресурс] // 

Justice Spatiale | Spatial Justice. 2012. [вэб-сайт]. URL: http://www.jssj.org/wp-content/uploads/2013/09/
JSSJ5-1-en1.pdf 

11. Friedman Y. Utopies réalisables. Les Coiff ards: Editions de l’éclat, 2015. 240 p.
12. Guertin  M. La contestation dystopique (étude sur les rapports entre l’utopie, l’idéologie et la dystopie). 

Trois-Rivières: Presse de la Université de Québec, 2000. 400 p.
13. Jameson F. Of Islands and Trenches: Neutralization and the Production of Utopian Discourse // Ideologies 

of Th eory: Essays 1971–1986, vol. 2. 1988. Pp. 75–101. 
14. Jameson F. Archaeologies of the Future: Th e Desire Called Utopia and other Science Fictions. London  : 

Verso, 2005. 431 p. 
15. Montenot J. Une société sans pensée utopique est-elle concevable? [Электронный  ресурс] // Docplayer. 

2018. [Electronic resource]. URL: https://docplayer.fr/210562456-Une-societe-sans-pensee-utopique-est-
elle-concevable.html

16. Morin E. Réalisme et utopie // Diogène, 2005/1. №209, Pp. 154–164.
17. Russ J. Le socialisme utopique français. Paris : Bordas, 1988. 217 p.
18. Sayar K. L’utopie est-elle utopique ? Paris : LeS dOiGtS bLeUs, 2013. 23 p.

*

Поступила в редакцию 26.12.2022


