
75

⇒  Теория  и  история культуры

КОНТУРЫ РОССИЙСКИХ УТОПИЙ,  
ИЛИ ГРАНИЦЫ МЕЖДУ ПОЗИТИВНЫМИ  

И НЕГАТИВНЫМИ ВООБРАЖАЕМЫМИ МИРАМИ

УДК 316.754, 82-1/9
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-75-85

И . В .  Ж е л т и к о в а
Орловский государственный университет им. И.С. Тургенева, Орел, Российская Федерация 
e-mail: inga.zheltikova@gmail.com

Аннотация: Проблема различения утопии и антиутопии – это в первую очередь проблема приня-
тия или неприятия смоделированного писателем или философом мира. При таком подходе остается 
открытым вопрос о том, кто именно оценивает вымышленный мир как утопический или антиуто-
пический. На примере российских утопий, начиная с 18 века и до современности, демонстрируют-
ся три подхода к оценке социальных моделей: внутренний, авторский и читательский. Внутренний 
подход предполагает, что мир утопии/антиутопии оценивается самими населяющими его людьми. 
В этом случае при антиутопической модели герои заявляют свое несогласие с существующим по-
рядком вещей, противостоят ему. Внешний подход строится на читательской или авторской оцен-
ке описываемой реальности, при этом авторская позиция чаще всего демонстрируется при помо-
щи иронии и сарказма, а читательская оценка никак не выражается в самом тексте произведения.

Ключевые слова: утопия, антиутопия, российские утопии, критерий оценки.

Для цитирования: Желтикова И.В. Контуры российских утопий, или границы между позитивны-
ми и негативными воображаемыми мирами // Вестник Московского государственного университе-
та культуры и искусств. 2022. №5 (109). С. 75-85. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-75-85

THE OUTLINE OF RUSSIAN UTOPIAS OR BOUNDARIES 
BETWEEN POSITIVE AND NEGATIVE IMAGINARY WORLDS

I n g a  V.  Z h e l t i k o v a
Orel State University named after I. S. Turgeneva, Orel, Russia 
e-mail: inga.zheltikova@gmail.com

Abstract: The problem of distinguishing between utopias and anti-utopias is primarily the problem of accep-
tance or rejection, modeled by a writer or philosopher of the world. The question of who exactly evaluates 
the fictional world as utopian or dystopian remains open in this approach. The author of the article demon-
strates three approaches to assessing social models – internal, author’s and reader’s. As an example, consid-
er Russian utopias of the 18th–21st centuries. That the world of utopia/dystopia is evaluated by the people 

ЖЕЛТИКОВА ИНГА ВЛАДИСЛАВОВНА – кандидат философских наук, доцент кафедры философии  
и культурологии Орловского государственного университета имени И.С. Тургенева

ZHELTIKOVA INGA VLADISLAVOVNA – CSc in Philosophy, Associate Professor of the Department of 
Philosophy and Cultural Studies of Orel State University named after I. S. Turgeneva

© Желтикова И.В., 2022



76

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

Введение
В этой статье речь пойдет об утопиче-

ском дискурсе, концептуализация которо-
го, как и подходы к его изучению, несмотря 
на длительную историю исследования, оста-
ются обсуждаемыми научными проблемами. 
В современном русском языке слово утопия 
и производные от него употребляются более 
чем в пятнадцати различных значениях [9]. 
Как объект изучения утопия интересует лите-
ратуроведов, стремящихся выявить жанровые 
признаки и видовое разнообразие утопиче-
ских произведений [24], политических и соци-
альных философов, изучающих «утопическое» 
и «утопизм» как особую мировоззренческую 
установку, противостоящую реализму [19] 
и научному мышлению [6], футурологов, ви-
дящих в утопических проектах попытки моде-
лирования будущего, историков, изучающих 
появление утопических настроений в кон-
кретный временной период в определенной 
социальной среде, архитекторов, проектиру-
ющих городскую среду и изучающих историю 
моделирования городского пространства.

Здесь мы будем говорить об утопии как 
о построении идеальной социальной моде-
ли, находящей выражение по преимуществу 
в литературных текстах. Мы согласны с Нег-
ли Г. и Патриком Д. в понимании утопии как 
размышления о социальном и политическом 
устройстве совершенного общества [24]. Мы 
видим в утопии социальный феномен, появ-
ляющийся в позитивных коллективных ожи-
даниях, связанных с возможностью установ-
ления оптимального общественного порядка, 
существования мира, близкого к идеалу [10].

Мы обращаемся в этом небольшом исследо-
вании к проблеме границ, которые разделяют 
утопии и противоположные им произведения.

Эта тема вызывала и продолжает вызывать 
живой интерес в связи с тем, что напрямую 
касается социального функционирования уто-
пии. Для нас важно видеть в утопии не просто 
фантазирование и теоретизирование по поводу 
возможных миров, не просто поиск социально-
го идеала, а саморефлексию социума, осозна-
ние проблем коллективного общежительства, 
возможности наступления такого социального 
порядка, который если бы и не демонстриро-
вал лучший из возможных миров, то был бы 
максимально приближен к этому состоянию. 
Неслучайно в классических утопиях критика 
существующего строя служит прологом к опи-
санию идеального общества. Автору важно 
не только смоделировать идеал, но и объяс-
нить, почему предложенный вариант мира луч-
ше, чем имеющийся. По этой же причине мы 
считаем, что антиутопии имеют ту же природу, 
что и утопии: это тоже результат моделиро-
вания миров, только автор антиутопии идет 
от противного и объясняет, чего не должно 
быть в обществе, стремящемся к идеалу.

На данный момент в исследованиях 
утопического дискурса – наряду с термином 
«утопия» – употребляется ряд терминов для 
маркировки произведений, изображающих 
мир, противоположный утопическому: «не-
гативная утопия», «дистопия», «антиуто-
пия», «какотопия», «контрутопия» и «роман-
предостережение». Многие авторы обращают-
ся к разграничению значений этих терминов, 
высказывая аргументы в пользу своей интер-

who inhabit it. In this case, with a dystopian model, the characters declare their disagreement with the ex-
isting order of things, oppose it. The external approach is based on the reader’s or the author’s assessment of 
the described reality, while the author’s position is most often demonstrated with the help of irony and sar-
casm, and the reader’s assessment is not expressed in any way in the text of the work.

Keywords: utopia, dystopia, Russian utopias, evaluation criteria.

For citation: Zheltikova I.V. The outline of Russian utopias or boundaries between positive and negative 
imaginary worlds. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 
5 (109), pp. 75-85. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-75-85



77

⇒  Теория  и  история культуры

претации. Так, Э. Я. Баталов считает, что в ос-
нование субжанровой классификации должно 
быть положено позитивное или негативное 
отношение самого автора к описываемому 
обществу [3]. Он предлагает называть «уто-
пией» первичное авторское моделирование 
совершенного общества, «контрутопией» счи-
тать проект, создаваемый в оппозицию к уто-
пическому, но необязательно изображающий 
несовершенное общество, а вот заведомо не-
желательное, но возможное общество опреде-
лять как «негативную утопию». В ней Баталов 
и его последователи различают «дистопию» – 
сатирическое изображение традиционных для 
утопий социальных порядков, «какотопию» – 
оригинальный вариант «плохой страны».

Э. Я. Араб-Оглы [2] считает целесообраз-
ным различать «позитивные утопии», «утопии 
негативные» и «антиутопии». В антиутопии 
демонстрируется практическая реализация 
утопических проектов, указывается их сущ-
ностное противоречие человеческой свободе.

Е. Щацкий [21] и Б. А. Ланин [7] исполь-
зуют все эти термины как синонимы англий-
скому термину «дистопия». Ланин выделяет 
десять черт, характеризующих антиутопиче-
кий дискурс, к числу которых относится и ан-
титеза утопии, и высмеивание утопических 
идеалов (карнавальность, аллегоричность), 
и самостоятельное моделирование несовер-
шенного общества [8, с. 38–161].

Советские фантасты братья Стругацкие 
считают, что правильнее говорить не об ан-
тиутопии, а о «романе-предостережении» [17]. 
Этот термин более соответствует произведе-
ниям, авторы которых изображают несовер-
шенное мироустройство, поскольку они де-
лают это не для того, чтобы убедить читателя 
в том, что в таком обществе плохо жить, а для 
того, чтобы дисгармоничная модель не была 
реализована в действительности.

Как можно заключить, разница в трак-
товке терминов для обозначения картины 
реальности, противоположной утопической, 
возникает в связи с конкретными исследова-
тельскими целями. Для нас проблема разли-
чения утопии и ее противоположности – это 

в первую очередь проблема позитивного или 
негативного моделирования социума. В пози-
тивном варианте автор сосредотачивает свое 
внимание на возможности бесконфликтного 
общества и его конфигурации, в негативном 
размышляет о проблемах и препятствиях при 
создании идеального социального порядка. 
Именно поэтому мы будем придерживаться 
общего термина «антиутопия» для обозначе-
ния всего комплекса моделей неидеального 
общества. В этой статье мы предлагаем сосре-
доточиться на таком аспекте различения уто-
пии и ее противоположности, как принятие 
или неприятие смоделированного писателем 
или философом мира. Именно этот ракурс 
позволяет оценить социальное моделирование 
с интересующей нас позиции. Однако при та-
ком подходе остается открытым вопрос о том, 
кто именно оценивает вымышленный мир 
как утопический или антиутопический: сами 
населяющие мир герои, автор или читатель?

Многие исследователи утопий полагают, 
что утопии непременно изображают статиче-
ский [1; 20], застывший [7] в своем совершен-
стве мир, а в антиутопиях обязательно присут-
ствуют герои, чей конфликт с существующим 
социальным порядком обнаруживает для чита-
теля недопустимость описываемых отношений 
[13]. Однако можно назвать целый ряд произ-
ведений, которых особенно много в русской 
литературе, чьи миры достаточно подвижны, 
но сохраняют близость к идеалу; в других же 
герои не вступают в конфликт с окружающей 
их реальностью и только авторские коммента-
рии (иногда вкладываемые в уста «наблюдате-
ля») указывают читателю на антиутопический 
характер представленной картины.

Мы предлагаем для маркировки произ-
ведения как утопического или антиутопиче-
ского использовать оценку смоделированного 
мира с трех позиций: во‑первых, с позиции 
самих населяющих воображаемый мир людей 
(внутренняя оценка), во‑вторых, с позиции 
автора, дающего оценку описываемого мира 
(авторская оценка), в‑третьих, с учетом воз-
можной оценки общественной модели чита-
телями (внешняя оценка).



78

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

Материалы и методы
Основной задачей, стоящей перед нами, 

является подтверждение гипотезы о прием-
лемости и эвристической состоятельности 
предложенной нами оценки утопических 
произведений. В процессе работы мы опи-
рались на герменевтический анализ текстов, 
подбор которых осуществлялся на основании 
присутствия в содержании социального мо-
делирования в качестве одной из централь-
ных тем. Аналитико-синтетический метод 
позволил нам выделить в текстах социально-
политическую проблематику и аксиологиче-
ский аспект для обнаружения внутренней 
оценки воображаемых миров. Сравнительный 
и исторический анализ были использованы 
при выявлении читательской оценки соци-
альных моделей.

В качестве материала для анализа мы 
остановились на российских утопиях, напи-
санных в период с 18 века до современности. 
В число этих произведений вошли следую-
щие: «Путешествие в землю Офирскую г-на 
С. шведского дворянина» М. М. Щербатова 
(1784), «Сон» А. Д. Улыбышева (1819), «Прав-
доподобные небылицы, или Странствие 
по свету в XXIX веке» Ф. В. Булгарина (1824), 
«Город без имени» (1839), «4338‑й год» (1840) 
и «Последнее самоубийство» (1844) В. Ф. Одо-
евского, «Что делать?» Н. Г. Чернышевского 
(1836), «Ночь перед свадьбой, или Грузия че-
рез 1000 лет» (1845) и «Тарантас» В. Ф. Солло-
губа (1845), «В мире будущего» Н. Н. Шелон-
ского (1892), «Рай земной или Сон в зимнюю 
ночь. Сказка-утопия XXVII века» К. С. Ме-
режковского (1903), «Красная звезда» (1908) 
и «Инженер Мэнни» (1910) А. А. Богданова, 
«Республика Южного Креста» В. Я. Брюсова 
(1906), «Путешествие моего брата Алексея 
в страну крестьянской утопии» А. В. Чаянова 
(1920), «Мы» Е. Замятина (1920), «Котлован» 
А. П. Платонова (1930), «Час Быка» (1957) 
и «Туманность Андромеды» (1968) И. А. Еф-
ремова, «Полдень 21 век» (1962), «Попытка 
к бегству» (1962), «Обитаемый остров» (1969), 
«Гадкие лебеди» (1987), «Град обреченный» 
(1989) А. и Б. Стругацких, «Сто лет тому впе-

ред» (1978) и «Поселок» (1980) К. Булычева, 
«Москва 2042» В. Н. Войновича (1986), «Геном» 
(1999) и «Танцы на снегу» (2001), «Звезды хо-
лодные игрушки» (1997) и «Звездная тень» 
(1998) С. Лукьяненко, «Кысь» (2000) Т. Н. Тол-
стой, «День опричника» (2006), «Сахарный 
кремль» (2008) и «Теллурия» (2013) В. Г. Со-
рокина, «Другой путь» Б. Акунина (2013). 
Конечно, представленный список не выгля-
дит оптимальным и может быть изменен как 
в сторону расширения, так и сужения. При его 
формировании для нас важным было наличие 
в анализируемом произведении описания со-
циального устройства и размышлений о его 
идеальности или, напротив, недопустимости.

Социальная модель  
глазами героя произведения

Рассматривая избранные произведения 
с первой позиции, то есть «глазами их геро-
ев», мы видим, что большинство вышепере-
численных произведений могут считаться 
утопиями, поскольку жители вымышленных 
миров не просто не приходят в противоречие 
с социальной действительностью, но и часто 
специально подчеркивают оптимальность 
существующего порядка. Приятно удивлен 
социальной гармонией и разумными зако-
нами неведомого общества и мудростью его 
правителя гость земли Офирской: «Если чем 
она и достойна примечания – сие есть: мудрым 
учрежденным правлением, в коем власть го-
сударская соображается с пользою народною, 
…в коем законы соделаны общим народным 
согласием, … правительств немного и не-
многочисленно, но и дел мало, ибо внушенная 
с детства в каждого добродетель и зачатия 
их не допускает; в коем вельможи не пышные, 
не сластолюбивые, искусные, трудолюбивые, 
похвальное честолюбие имеют соделать 
счастливыми подчиненных им людей» [23, 
с. 26–27]. Не отстает от «г-на С. шведского 
дворянина» и Бенедикт, житель постапока-
липтического Кузмичевска, тоже радующийся 
мудрости своего правителя: «Есть у нас малые 
мурзы, а Федор Кузьмич, – слава ему, – Наболь-
ший Мурза, долгих лет ему жизни. Кто сани 



79

⇒  Теория  и  история культуры

измыслил? Федор Кузьмич. Кто колесо из дере-
ва резать догадался? Федор Кузьмич. Научил 
каменные горшки долбить, мышей ловить 
да суп варить. Дал нам счет и письмо, буквы 
большие и малые, научил бересту рвать, книги 
шить, из болотной ржави чернила варить, 
палочки для письма расщеплять и в те черни-
ла макать. Научил лодки-долбленки из бревен 
мастерить и на воду спускать, научил на мед-
ведя с рогатиной ходить… Только медвежью 
шкуру да мясо взять себе не моги: малые мурзы 
зорко надзирают. Не дело простому голубчику 
медвежью шкуру носить. И то понять надо: 
как же мурзе без шубы в санях ездить? Живо 
обморозится. А мы пешком бегаем, нам жар-
ко…» [18, с. 18].

Технические новшества видятся залогом 
социального благополучия не только путеше-
ственникам в светлое будущее из «Сна» Улы-
бышева, «4338‑го года» Одоевского, но и по-
строссийским гражданам «Сахарного Кремля» 
и «Теллурии» Сорокина. «В мире будущего» 
Шелонского наука выступает освобождающей 
социальной силой. По словам Николая Атоса, 
жителя 2892 года, «фабричное производство 
было необходимо потому, что человек не умел 
сам производить для себя все необходимое. Че-
рез это люди вынуждены были обмениваться 
услугами… Следствием этого было неравен-
ство между людьми: одни более работали 
для других, чем эти последние для них. Наш 
принцип несколько иной: каждый человек сам 
производит для себя все, что ему надо. Он 
независим, он свободен» [22]. В «Теллурии» 
Сорокина генная инженерия, информаци-
онные технологии тоже сделали гигантский 
шаг вперед, только это никак не отразилось 
на социальном порядке. В одной из новелл 
от лица меленькой девочки рассказывается 
о преимуществах использования в сельском 
доме мощного планшетного компьютера – «ко-
лобка»: «Семье колобок помогает: папане – 
цены правильные на древесный уголь подска-
жет да где лучше продать, мамане – где лучше 
ситца прикупить, дедуле с подагрой да с та-
баком подсобит…  А когда дедуля младшему 
братику Ване новые лапотки плесть затеял, 

колобок указал, где лучше лыко драть. Да деда 
и удивил. Всю жизнь дед драл в Горелой роще, 
а колобок его в Панинскую падь направил. 
Чертыхнулся дед, но пошел – это ж на версту 
ближе, да токмо лип там сроду не росло, один 
ивняк да орешник. Пришел, глянул, ахнул: ма-
ленький островок из липок молоденьких подрос 
посередь кустарника. Надрал дед на радостях 
семь коробов, еле домой припер» [16, с. 313].

Позитивная оценка опыта построения бо-
лее рационального и совершенного общества 
встречается в романе Чернышевского, герои 
которого в буквальном смысле договарива-
ются о принципах более счастливой жизни. 
В сказке-утопии Мережковского буколическая 
идиллия является результатом трезвого рас-
чета Покровителей и их экспериментов в об-
ласти евгеники. Последовательно рациональ-
ны марсиане в романах Богданова и сельские 
жители, ставшие основной массой населения 
в «Стране крестьянской утопии» Чаянова.

Традиционная для классических утопий 
тема сравнения несовершенного мироустрой-
ства с идеальным присутствует в размышле-
ниях героев «Часа Быка». Они противопо-
ставляют мир Торманса, оставшегося во вла-
сти инферно, вырвавшемуся из оков смерти 
и зла миру земли. Максим Камерер, который 
оказался на «обитаемом острове» заштат-
ной планеты не способен не только принять, 
но и просто понять архаическое для него об-
щество. Интересно, что герой замятинского 
«Мы» Д‑503, «в полной мере осознав» в конце 
романа совершенство Единого Государства, 
вспоминает свой бунт с осуждением, тем са-
мым создавая двойной фокус в оценке этого 
общества. Во всех этих случаях герои уверены 
в оптимальности собственного общественно-
го устройства и ненормальности мира, соз-
дающего ему контраст. Показательна в этом 
плане позиция героев «Поселка» Булычева, 
подростков, выросших на негостеприимной 
планете. Мир, ставший пленом для их родите-
лей, выживших после крушения звездолета, – 
родная среда для поколения Олега, Марьяны, 
Дика. Подростки почти не верят в технологи-
чески развитый мир Земли, представленный 



80

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

в их сознании рассказами старших, и когда 
происходит встреча аборигенов и участников 
новой экспедиции, обнаруживается взаимная 
чужеродность миров, в которой «правиль-
ным» оказывается собственный мир.

Антиутопичность моделируемой реаль-
ности обнаруживается героями, прямо за-
являющими свое несогласие с существующим 
порядком вещей. В наших примерах это чаще 
всего персонажи, осмысливающие причины 
социальной несправедливости, а не противо-
стоящие ей. Последний житель некогда слав-
ной страны из рассказа Одоевского, у кото-
рой теперь «нет имени, ибо она недостойна 
его», последовательно анализирует расцвет 
и падение общества, положившего в свое 
основание идеи Бентама о том, что «польза 
есть единственное основание нравственности 
и единственный закон для всех действий чело-
века» [11, с. 12]. Писатель-диссидент Карцев 
в «Москве 2042» Войновича комментируют 
наблюдаемый социальный абсурд, но не вме-
шивается в него.

Нам представляется, что в отечественных 
антиутопиях герой, противостоящий соци-
альному устройству, скорее исключение, чем 
правило. Конечно, Д‑503 из романа Замятина 
можно отнести к классическим «эксцентрич-
ным главным героям» антиутопий, деятель-
ный протест которых против сложившегося 
мироустройства «позволяет создавать мак-
симально жёсткую сюжетную и психологиче-
скую ситуацию» [7, с. 166]. Столь же активен 
и Петр Хрумов из дилогии Лукьяненко, отка-
зывающийся выбирать из двух зол меньшее 
и противостоящий и миру социального ра-
венства Геометров и Конклаву, и Тени, миру 
полной свободы. Однако все-таки герои рос-
сийских антиутопий чаще осуждают соци-
альный порядок, чем пытаются его изменить.

Социальная модель в оценке автора
Рассматривая выбранные произведения 

как утопические или антиутопические со вто-
рой, «авторской», позиции, мы замечаем, что 
позитивное отношение вкладывается автором 
в уста героев, и в этом плане вторая группа 

утопий во многом совпадает с первой. А вот 
негативное отношение автора к созданному 
миру демонстрируется в русских антиутопиях 
двояко: во‑первых, прямыми комментариями 
автора, описывающего действительность как 
несовершенную, во‑вторых, опосредованно, 
при помощи иронии и сарказма.

Примером первой – «прямой» – позиции 
автора могут служить рассказы «Последнее са-
моубийство» Одоевского и «Республика Юж-
ного Креста» Брюсова. У Одоевского рассказ 
о деградации Земли вследствие перенаселения 
доверен стороннему наблюдателю: «Наступи-
ло время, предсказанное философами XIX века: 
род человеческий размножился; потерялась 
соразмерность между произведениями природы 
и потребностями человечества. Медленно, 
но постоянно приближалось оно к сему бед-
ствию. Гонимые нищетою, жители городов 
бежали в поля, поля обращались в селы, селы 
в города, а города нечувствительно раздвига-
ли свои границы…» [12, с. 57]. Рассказ Брюсо-
ва – это газетный репортаж, начинающийся 
информацией о возникновении государства: 
«Республика Южного креста возникла сорок 
лет тому назад из треста сталелитейных 
заводов, расположенных в южно-полярных 
областях. Главный город Республики, полу-
чивший название Звёздного, был расположен 
на самом полюсе» [4, с. 36]. Корреспондент 
кратко информирует о принципах устройства 
государства и переходит к описанию эпиде-
мии безумия, поразившей его жителей: «Та-
ков был, в самых общих чертах, строй жизни 
в Республике Южного Креста и ее столице. 
Задачей будущего историка будет определить, 
насколько повлиял он на возникновение и рас-
пространение роковой эпидемии, приведшей 
к гибели Звездного города, а может быть, 
и всего молодого государства» [4, с. 41]. В по-
добных произведениях нет диссонанса между 
позицией автора, оценкой социальной модели 
героями произведения и позицией, которую 
займет читатель относительно репрезентиру-
емой социальной реальности.

Вторая авторская позиция по отноше-
нию к моделируемому миру демонстрируется 



81

⇒  Теория  и  история культуры

не напрямую. С помощью сарказма, иронии, 
показа абсурдности описываемых ситуаций 
автор дает понять читателю, что подразумева-
ет обратное тому, что пишет. В антиутопиях, 
написанных подобным образом, изложение 
пронизано злой насмешкой над героями, ко-
торые довольны несовершенным миром, их 
окружающим.

Так, в произведении Мережковского «Рай 
земной или Сон в зимнюю ночь» герой, ока-
завшийся в безмятежном обществе будущего, 
где на экваториальных островах ведут полу-
животную жизнь селекционно выращенные, 
молодые, красивые и неизменно счастливые 
«друзья», часто недоумевает по поводу при-
нятых в нем порядков, пытается их оспорить, 
однако неизменно соглашается с хранителем 
природной гармонии –Покровителем. Здесь 
авторская позиция проявляется в самих во-
просах, которые оставляют у читателя чув-
ство несогласия с идеальностью описываемого 
мира. Старательно скрытая авторская иро-
ния ставит под сомнение идеальность «Рая 
земного», под маской похвалы и одобрения 
скрывается отрицание описываемой идиллии.

Более жесткая, злая ирония отличает ан-
тиутопические миры из «Дня опричника», 
«Сахарного кремля», «Кыси». Сорокин не про-
сто ставит под сомнение идеальное жизне-
устройство опричника Андрея Даниловича 
Комяги или героини рассказа «Марфушина 
радость», но использует особую едкость в сво-
ем стремлении максимально развенчать объ-
ект насмешки: «По плечу Марфуше наполнить 
самовар полутораведерный: налила воды, бе-
ресту подожгла, кинула в жерло черное, а свер-
ху шишек сосновых…  Затрещала береста. 
Марфуша поверх шишек пук щепы березовой 
сунула, патрубок вставила, да другой конец – 
в дыру в стене. Там за стеной – труба печ-
ная, общая, на весь их шестнадцатиэтажный 
дом. Загудел весело самовар, затрещали шиш-
ки. А бабка уж тут как тут: едва молитву 
утреннюю прочла, сразу и печь топить при-
нялась. Теперь уже все в Москве печи топят 
по утрам, готовят обед в печи русской, как 
Государь повелел. Большая это подмога России 

и великая экономия газа драгоценного» [15, 
с. 102–103].

Роман в романе, утопия Акунина, сочи-
ненная подозреваемым по сфабрикованному 
делу шпионов из «Другой России», обнаружи-
вает свою антиутопическую природу не толь-
ко финалом, в котором идеальное общество 
постепенно сползает в тоталитаризм, но и са-
мим форматом ее репрезентации в произве-
дении: «следователь», стремящийся заставить 
невиновного человека оговорить себя, хвалит 
его сочинение. Автор горько иронизирует 
по поводу героя, готового обсуждать утопию 
со своим палачом.

Часто антиутопичность произведения 
выражается автором лексическими сред-
ствами. Оксюморон помогает Войновичу 
показать не только неприемлемость описы-
ваемого общества будущего, но и его прямую 
абсурдность, как абсурден «Государственный 
экспериментальный ордена Ленина публичный 
дом имени Н. К. Крупской». Сопоставление не-
сопоставимого, соединение противоречивых 
понятий в лозунгах «Кто сдаёт продукт вто-
ричный, тот снабжается отлично!», «Мы луч-
ше всех!» подчеркивает нежизнеспособность 
«Москвы 2042» [5].

Нелепость и абсурдность мира «Котло-
вана» [14] обнаруживается и в сентенциях 
героев: «Когда мужик войны не видел, то он 
вроде нерожавшей бабы – идиотом живет», 
и в характере самого изложения событий: 
«В увольнительном документе ему написали, 
что он устраняется с производства вслед-
ствие роста слабосильности в нем и задум-
чивости среди общего темпа труда».

Стремящийся к математической логике 
мир Замятина, герои которого уверены, что 
«если они не поймут, что мы несем им мате-
матически безошибочное счастье, наш долг 
заставить их быть счастливыми», парадок-
сален. Противоречат существующим реали-
ям и здравому смыслу гротескные диагнозы: 
«Разве не ясно, что личное сознание – это 
только болезнь?», «Плохо ваше дело! По-види-
мому, у вас образовалась душа». Невозможны 
утверждения: «Я очень люблю детей, и я счи-



82

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

таю, что самая трудная и высокая любовь – 
это жестокость – вы понимаете?», «Любовь 
и голод владеют миром».

Авторская маркировка моделируемых ми-
ров как антиутопий достигается посредством 
дистанцирования от героев, определенного 
противостояния им. За иронией и сарказмом 
скрывается сожаление авторов о позиции ге-
роев, но не сочувствие им.

Социальная модель  
глазами читателя

Сложнее выделить читательскую оценку 
сконструированной в литературном произ-
ведении социальной реальности. Здесь мы 
теряем возможность опираться на сами про-
изведения и должны прибегать к примерам 
восприятия, комментирования произведений 
читателями.

Проще всего обстоит дело с произведе-
ниями, создаваемыми самими авторами как 
антиутопии и прямо или косвенно заявля-
ющими об этом. Едва ли симпатию читате-
ля вызовет «Град обреченный» Стругацких 
или гротескные миры, о которых мы писали 
чуть выше. Однако при вполне нейтральной 
позиции изложения, выбранной автором, 
отношение читателей к описываемому миру 
может существенно отличаться – в зависи-
мости как от временной дистанции между 
созданием и прочтением произведения, так 
и от мировоззренческих и идеологических 
позиций читателей.

Ярким примером несовпадения автор-
ской и читательской оценки описываемого 
мира может служить «Город Солнца» Т. Кам-
панеллы, произведения, которое относится 
многими современными читателями скорее 
к антиутопической модели, нежели реаль-
ному социальному идеалу. Любовь к госу-
дарству и отказ от личной дружбы и любви, 
четырехчасовой рабочий день и отсутствие 
внятного описания досуга утопийцев, их ис-
кусств и развития, а не только воспроизведе-
ния научных знаний, сведение сексуальных 
отношений к репродуктивной функции и их 
регламентация чиновниками делает утопию 

Кампанеллы легким объектом для критики. 
Достаточно современному читателю поста-
вить себя на место жителя Города Солнца, 
как идеальное общество превратится в свою 
противоположность.

Интересным примером «оборотничества» 
утопии, возникающего в связи с разницей ми-
ровоззренческих установок, являются рома-
ны Лукьяненко «Звезды холодные игрушки» 
и «Звездная тень», герой которых оказывается 
в идеальном мире свободных счастливых лю-
дей, сконструированном Ефремовым и ранни-
ми Стругацкими. Технологически совершен-
ное общество, небывалый научный прорыв, 
материальное изобилие и неограниченное 
потребление; свобода профессионального 
самоопределения и помощь в этом психо-
логов; планетарный совет, представленный 
экспертами, выполняющий политические 
функции; воспитатель-учитель-наставник 
как самая уважаемая профессия; покорение 
космоса и институт прогрессорства для по-
мощи отсталым цивилизациям – это вопло-
щенная утопия «Часа Быка», «Туманности 
Андромеды», «Полудня 21 века», «Попытки 
к бегству», «Обитаемого острова». Но что-то 
не устраивает в этом мире нашего современ-
ника Петра Хрумова, отказывающегося ви-
деть в идеальной модели будущее для Земли. 
Протест Петра эмоционален и импульсивен, 
он сам затрудняется сформулировать свое 
несогласие, а его спутники по космической 
одиссее готовы признать этот мир близким 
к идеалу и принять его. Читатели Лукьянен-
ко, как и Ефремова, могут оценивать описы-
ваемые миры как утопию или антиутопию, 
могут вступать в дискуссию о возможности 
не только воплощения идеала, но и успешного 
его моделирования.

С течением времени может поменяться 
и позиция самого автора по отношению к соб-
ственному произведению. Так, Станислав Лем 
исключил из своего прижизненного собрания 
сочинений роман-утопию «Магеллановы об-
лака», настаивая даже на недопустимости его 
переиздания, полагая, что запечатленная в ро-
мане реальность, вдохновленная коммунисти-



83

⇒  Теория  и  история культуры

ческими идеями, может показаться соблазни-
тельной для читателей, лично не переживших 
опыт социалистического общежительства. 
Похожий пример можно увидеть и в позд-
нем творчестве Стругацких, в котором миры 
светлого будущего постепенно теряют свою 
идеальность и незаметно дрейфуют в область 
непреодолимых социальных рифов.

Примерами амбивалентных для читателей 
произведений являются в первую очередь уто-
пии, значительно отстоящие от нас по време-
ни создания. Не всех современных читателей 
привлечет общество с жестким сословным 
делением из «Путешествия в землю Офир-
скую» Щербатова или «Правдоподобных не-
былиц, или Странствия по свету в XXIX веке» 
Булгарина. Едва ли вызовут единодушную 
симпатию и религиозные доминанты патри-
архального быта в идеальном обществе ро-
мана Шелонского и рассказа Чаянова. От ми-
ровоззренческих установок читателя зависит 
оценка идеального марсианского мира из ро-
манов Богданова, построенного на культе ра-
ционализма, или антипрогрессистского «Рая 
земного» Мережковского.

Выводы
В этой работе на примере российских 

текстов мы попытались показать реализацию 
трех подходов к оценке социальных моде-
лей как утопий или антиутопий. Внутренняя 
оценка предполагает, что мир утопии/антиу-
топии оценивается самими населяющими его 
людьми, которые выражают свое отноше-
ние к социальной реальности: испытывают 
счастье или конфликтуют, оправдывают или 
прямо осуждают и критикуют конкретные 
проявления социального порядка или мироу-
стройство в целом. С этой позиции большин-
ство рассматриваемых нами произведений 
могут считаться утопиями. Авторская оценка 
описываемого мира в случае с утопиями, как 
правило, совпадает с «внутренней оценкой» 
и выражается через позицию героев. Од-
нако ряд произведений, при этом подходе, 
переходят из разряда утопий в антиутопии, 
а авторская позиция демонстрируется при 

помощи гротеска и сарказма. Внешняя чи-
тательская оценка описываемой реальности 
никак не выражается в самом тексте произ-
ведения и может меняться в зависимости 
от времени жизни и мировоззренческой по-
зиции читателя.

Различение социального конструирова-
ния с позиции идеала или его противопо-
ложности позволяет нам выделить несколько 
функций утопий, которые они выполняют как 
элементы актуальной социальной реальности. 
Во-первых, это функция проектирования со-
вершенного социального устройства, которая 
соответствует как утопиям, так и антиутопи-
ям. Первые это демонстрируют через прямое 
моделирование идеала, вторые – через прием 
от противного, изображение принципиально 
не идеального мира. Во-вторых, это критика 
реального социального порядка, выявления 
в нем негативных параметров, тенденций, 
которые следует преодолеть. Третью функ-
цию утопии и антиутопии мы связываем 
с обсуждением образа будущего, желаемого 
или вызывающего опасения. И в том, и в дру-
гом случае социальная модель способствует 
активизации социальной позиции читателя 
для приближения или предотвращения опи-
сываемого будущего. Четвертую социальную 
функцию утопии мы связываем с выражением 
ценностных ориентиров и проверкой их при-
емлемости на уровне общества.

Кроме этого, анализ специфики россий-
ских утопий и антиутопий выявил преиму-
щественно конформистскую установку ав-
торов по отношению к социальным моделям. 
Проявляется это в особенности у российских 
антиутопий, герои которых или приветствуют 
существующий порядок, приспосабливаются 
к нему, привыкают, или пассивно наблюдают 
его, внутренне не соглашаясь, но и не пред-
принимая попыток к переустройству несовер-
шенного мира. Можно сказать, что критика 
существующей реальности в российских уто-
пиях снижена, как и протест в антиутопиях. 
Подобные герои не вызывают сочувствия 
у автора, его ирония объективирует героев 
как элементы несовершенного мира.



84

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Ануфриев А. Е. К вопросу о доминантных признаках жанра литературной утопии // Вестник Вятского 

государственного университета. 2012. № 2. С. 106–110.

2.	 Араб-Оглы Э. Я. Антиутопия. Москва: Мысль. 1989. 31 с.

3.	 Баталов Э. Я. В мире утопии: Пять диалогов об утопии, утопическом сознании и утопических 
экспериментах. Москва: Политиздат. 1989. 319 с.

4.	 Брюсов В. Я. Республика Южного Креста // Брюсов В. Я. Повести и рассказы. Москва, 1983. 368 с.

5.	 Войнович В. Н. Москва 2042. Москва: Азбука. 2017. 448 с.

6.	 Лабрика Ж. Марксизм между наукой и утопией // Научный ежегодник Института философии и права 
Уральского отделения Российской академии наук. 2004. № 5. С. 268–293.

7.	 Ланин Б. А. Анатомия литературной антиутопии // Общественные науки и современность. 1993. 
№ 5. С. 154–163.

8.	 Ланин Б. А. Антиутопия // Литературная энциклопедия терминов и понятий / Николюкин А. Н. М.: 
Институт научной информации по общественным наукам РАН; Интелвак. 2001. 1596 с.

9.	 Мартынов Д. Е. К рассмотрению семантической эволюции понятия «утопия» (ХХ в.) // Вопросы 
философии. 2009. № 10. С. 162–171.

10.	 Медведева Т. Б. Концепт утопия: современные исследования и многообразие интерпретаций 
// Гуманитарные и социально-экономические науки. 2009. № 2. С. 113–117.

11.	 Одоевский В. Ф. Город без имени. Москва: Издательство Советская Россия, 1987. 290 с.

12.	 Одоевский В. Ф. Последнее самоубийство // Одоевский В. Ф. Последний квартет Бетховена. Москва, 
1987. 290 с.

13.	 Петрихин А. В., Курочкина Л. Я. Плюрализм трактовок феномена «Утопия» в контексте единой 
европейской утопической традиции // Вестник Воронежского государственного технического 
университета, 2009. Т5. № 11. С. 251–254.

14.	 Платонов А. П. Котлован // Платонов А. П. Избранные произведения / Сост. М. А. Платонова. Москва: 
Экономика, 1983. 880 с.

15.	 Сорокин В. Г. Сахарный кремль. Москва: Захаров. 2008. 256 с.

16.	 Сорокин В. Г. Теллурия: роман/ В. Г. Сорокин. Москва: АСТ: Corpus, 2013. 446 с.

17.	 Стругацкий А. Н., Стругацкий Б. Н. Куда ж нам плыть? Вопросы без ответов // Независимая газета. 
1991. 3 января.

18.	 Толстая Т. Н. Кысь. Москва: Эксмо. 2000. 416 с.

19.	 Фогт А. Социальные утопии. Москва: КомКнига. 2007. 175 с.

20.	 Шадурский М. И. Литературная утопия от Мора до Хаксли: Проблемы жанровой поэтики 
и семиосферы. Обретение острова. Москва: Издательство ЛКИ. 2007. 160 с.

21.	 Шацкий Е. Утопии и традиция / Пер. с польск. К. В. Душенко, М. И. Леньшина; Общ. ред. и пред. 
В. А. Чаликовой. Москва: Прогресс, 1990. С. 160–161. 456 с.

22.	 Шелонский Н. Н. В мире будущего: Фантастический роман в пяти выпусках / Москва.: Тип. И. Д. Сытина 
и Ко, 1892. 320 с. [Электронный ресурс] // URL: http://az.lib.ru/s/shelonskij_n_n/text_1892_v_mire_bu-
duschego.shtml

23.	 Щербатов М. М. Путешествие в землю Офирскую // Взгляд сквозь столетия: антология русской фантастики 
XVIII и первой половины XIX века, / авт.-сост. В. Гуминский, Москва: Молодая гвардия, 1977. С. 20–68.

24.	 Negley G., Patrik D. The Quest for Utopia. N.Y., 1952. 380 p.



85

⇒  Теория  и  история культуры

R e f e r e n c e s
1.	 Anufriev A. E. To the question of the dominant features of the genre of literary utopia // Bulletin of the Vyatka State 

University, 2012. No. 2. Р. 106–110. (In Russ.)

2.	 Arab-Ogly E. Ya. Dystopia. Moscow: Thought. 1989. 31 p. (In Russ.)

3.	 Batalov E. Ya. In the world of utopia: Five dialogues about utopia, utopian consciousness and utopian experiments. 
Moscow: Politizdat, 1989. 319 p. (In Russ.)

4.	 Bryusov V. Ya. Republic of the Southern Cross // Bryusov V. Ya. Leads and stories. Moscow, 1983. 368 p. (In Russ.)

5.	 Voinovich V. N. Moscow 2042. Moscow: Azbuka. 2017. 448 p. (In Russ.)

6.	 Labrika Zh. Marxism between science and utopia // Scientific Yearbook of the Institute of Philosophy and Law of 
the Ural Branch of the Russian Academy of Sciences, 2004. No. 5. P. 268–293. (In Russ.)

7.	 Lanin B. A. Anatomy of literary dystopia // Social sciences and modernity, 1993. No. 5. P. 154–163. (In Russ.)

8.	 Lanin B. A. Dystopia // Literary Encyclopedia of Terms and Concepts / Nikolyukin A. N. Moscow: Institute of 
Scientific Information on Social Sciences of the Russian Academy of Sciences; Intelvak, 2001. 1596 p. (In Russ.)

9.	 Martynov D. E. To the consideration of the semantic evolution of the concept of “utopia” (XX century) // Questions 
of Philosophy, 2009. No. 10. pp.162–171. (In Russ.)

10.	 Medvedeva T. B. The concept of utopia: modern research and a variety of interpretations // Humanitarian and 
socio-economic sciences, 2009. No. 2. pp. 113–117. (In Russ.)

11.	 Odoevsky V. F. City without a name. Moscow: Soviet Russia Publishing House, 1987. 290 p.

12.	 Odoevsky V. F. The last suicide // Odoevsky V. F. Beethoven’s last quartet. Moscow, 1987. 290 p. (In Russ.)

13.	 Petrikhin A. V., Kurochkina L. Ya. Pluralism of interpretations of the phenomenon “Utopia” in the context of a single 
European utopian tradition // Bulletin of the Voronezh State Technical University, 2009. V5. No. 11. S. 251–254. 
(In Russ.)

14.	 Platonov A. P. Pit // Platonov A. P. Selected works / Comp. M. A. Platonov. Moscow: Economics, 1983. 880 p. (In Russ.)

15.	 Sorokin V. G. Sugar kremlin. M., Zakharov. 2008. 256 p. (In Russ.)

16.	 Sorokin V. G. Telluria: a novel / V. G. Sorokin. M.: AST: Corpus, 2013. 446 p. (In Russ.)

17.	 Strugatsky A. N., Strugatsky B. N. Where are we to sail? Questions without answers // Nezavisimaya gazeta. 1991. 
January 3rd. (In Russ.)

18.	 Tolstaya T. N. Kitty. Moscow, Eksmo. 2000. 416 p. (In Russ.)

19.	 Vogt A. Social utopias. Moscow: KomKniga, 2007. 175 p. (In Russ.)

20.	 Shadursky M. I. Literary utopia from More to Huxley: Problems of genre poetics and semiosphere. Finding the 
island. Moscow: LKI Publishing House, 2007. 160 p. (In Russ.)

21.	 Shatsky E. Utopia and tradition / Per. from Polish. K. V. Dushenko, M. I. Lenshina; Tot. ed. and before. V. A. Cha-
likova. Moscow: Progress, 1990. P. 160–161. 456 p. (In Russ.)

22.	 Shelonsky N. N. In the world of the future: A fantasy novel in five editions / Moscow: Type. I. D. Sytina and Co., 
1892. 320 p. // URL: http://az.lib.ru/s/shelonskij_n_n/text_1892_v_mire_buduschego.shtml (In Russ.)

23.	 Shcherbatov M. M. Journey to the land of Ophir // A look through the centuries: an anthology of Russian science fic-
tion of the 18th and first half of the 19th century, / ed. V. Guminsky, Moscow: Young Guard, 1977. S. 20–68. (In Russ.)

24.	 Negley G., Patrik D. The Quest for Utopia. N.Y., 1952. 380 p.

*

Поступила в редакцию 28.08.2022


