
47

⇒  Теория  и  история культуры

СОХРАНЕНИЕ И ТРАНСЛЯЦИЯ 
ХУДОЖЕСТВЕННЫХ ТРАДИЦИЙ РОССИИ  

В СОЦИОКУЛЬТУРНЫХ ПРАКТИКАХ

УДК 008 : 39 : 745
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-47-52

Н . Д .  К а м и н с к а я
Санкт-Петербургский государственный институт культуры, Санкт-Петербург, Российская Федерация 
e-mail: ddp92@yandex.ru

Е . В .  Э р т м а н
Санкт-Петербургский государственный институт культуры, Санкт-Петербург, Российская Федерация 
e-mail: ertman07@mail.ru

Аннотация: Охарактеризованы художественные традиции в социокультурных практиках, определе-
но их значение для развития современной социально-культурной сферы. Выявлены факторы, влия-
ющие на эффективность сохранения и трансляцию художественных традиций, а также рассмотрен 
механизм реализации этих процессов, включающий аксиологический, информационный и воспи-
тательный компоненты. Аксиологический компонент выражает непреходящие ценностные смыс-
лы, которые представлены посредством художественных образов; информационный компонент ак-
кумулирует значимую информацию об историческом периоде, в который возникла и развивалась 
традиция; воспитательный компонент стимулирует развитие социально одобряемых форм пове-
дения, выстраивает нравственные ориентиры и оценочные суждения. Обозначена необходимость 
внедрения специализированных социально-культурных программ, направленных на изучение оте-
чественных художественных традиций. Описан опыт трансформации лубочной традиции как при-
мера реализации ценностных оснований художественного наследия в социокультурных практиках.

Ключевые слова: художественные традиции, социокультурные практики, сохранение и трансляция 
художественных традиций.

Для цитирования: Каминская Н.Д., Эртман Е.В. Сохранение и трансляция художественных тради-
ций России в социокультурных практиках // Вестник Московского государственного университе-
та культуры и искусств. 2022. №5 (109). С. 47-52. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-47-52

КАМИНСКАЯ НАДЕЖДА ДМИТРИЕВНА – кандидат педагогических наук, доцент кафедры социально-
культурной деятельности, СПбГИК

ЭРТМАН ЕЛЕНА ВЛАДИМИРОВНА – кандидат педагогических наук, доцент кафедры социально-
культурной деятельности, СПбГИК 

KAMINSKAYA NADEZHDA DMITRIEVNA – СSc in Pedagogy, docent of the department of social-cultural 
activity, Saint-Petersburg State Institute of Culture

ERTMAN ELENA VLADIMIROVNA – СSc in Pedagogy, docent of the department of social-cultural activity, 
Saint-Petersburg State Institute of Culture

© Каминская Н.Д., Эртман Е.В., 2022



48

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

THE PRESERVATION AND TRANSLATION OF RUSSIAN 
ARTISTIC TRADITIONS IN SOCIO-CULTURAL PRACTICES

N a d e z h d a  D .  K a m i n s k a y a
St. Petersburg State Institute of Culture, St. Petersburg, Russian Federation 
e-mail: ddp92@yandex.ru

E l e n a  V.  E r t m a n
St. Petersburg State Institute of Culture, St. Petersburg, Russian Federation 
e-mail: ertman07@mail.ru

Abstract: A characteristic is given to the artistic traditions in socio-cultural practices; their importance for 
the development of the contemporary socio-cultural field is defined. The factors, that affect the efficiency 
of preservation and translation of artistic traditions, are identified, and also the mechanism of these pro-
cesses’ implementation; which includes axiological, informational and pedagogic components, is consid-
ered. The axiological component is responsible for eternal value senses, which are presented through artis-
tic images, the informational component accumulates meaningful information about the historical peri-
od, in which the tradition emerged and developed; the pedagogic component encourages the development 
of socially approved types of behavior, installs morale beacons and provides assessments. The necessity of 
the introduction of the specialized socio-cultural programs, aimed at the studying of Russian artistic tradi-
tions, is stressed. The experience of the transformation of artistic objects as products of socio-cultural prac-
tices is described – the lubok tradition as an example of incarnation of artistic heritage’s value cornerstones.

Keywords: traditions, socio-cultural practices, preservation and translation of artistic traditions.

For citation: Kaminskaya N. D., Ertman E.V. The preservation and translation of Russian artistic traditions 
in socio-cultural practices. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 
2022, no. 5 (109), pp. 47-52. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-47-52

Конец XX – начало XXI вв. ознаменова-
лись утверждением новых парадигм в сферах 
культуры, информации, экономики, а так-
же в общественной среде страны. Условия 
урбанизации и цифровизации, взаимозави-
симость территорий в экономическом от-
ношении создают предпосылки для универ-
сализации сложившихся социокультурных 
практик различных этносов, обладающих 
особым опытом художественных традиций. 
Следует отметить, что современные социо-
культурные практики отличаются высокой 
степенью преобразований культуротворче-
ской деятельности отдельных групп насе-
ления, участвующих в них. Необходимым 
становится отслеживание значимых изме-
нений, ориентированных на актуализацию 
национальной самобытности художествен-
ной деятельности в структуре социально-
культурного процесса.

Современные условия предопределяют 
переосмысление значимости социально-
культурной деятельности по формированию 
и развитию культурной оснащенности лич-
ности в сфере художественной деятельности. 
В культуру органично входит опыт жизнеде-
ятельности людей, социально отобранный 
и ценностно-упорядоченный, прошедший 
этап проверки на морально-нравственное 
соответствие и актуальность. Только при ре-
ализации перечисленных факторов культура 
может передаваться из поколения в поколе-
ние, формируя новый опыт, создавая соци-
ально одобряемые образцы для подражания. 
Это обуславливается тем, что развитие вну-
треннего мира людей в целом коррелирует 
с динамикой их взаимодействия с внешней 
средой, что особенно актуально для процес-
сов инкультурации и социализации молодого 
поколения [8, с. 30].



49

⇒  Теория  и  история культуры

Художественные традиции этносов в кон-
тексте социально-культурных практик обра-
зуют краеугольный камень всего многооб-
разия направлений, видов и форм культуры 
современного общества. Сохраняя до наших 
дней свое основополагающее значение, тра-
диционная культура различных народов со-
держит в себе важнейшие свойства и качества 
этнического, в которых находит выражение 
исторический путь каждого народа [6, с. 136]. 
Не отрефлексированная передача традиции 
и строгое неукоснительное следование ей – 
черта общества, которое избегает перемен 
и стремится к консервации существующе-
го состояния (или даже возврату к идеалам 
предков). Поэтому в эпоху современных ди-
намичных изменений в ряде случаев поли-
тика сохранения традиций может выглядеть 
как закостенелый анахронизм, не способный 
вызвать отклик у молодых современников, 
в то время как некоторая трансформация 
культурного наследия в соответствии с изме-
няющимися условиями – отвечает стремлению 
к движению вперед и бережному отношению 
к ценностям культуры [1, с. 110]. Творческие 
люди, как «потребители», так и «созидатели», 
всегда вовлекались в социально-культурные 
практики. Первые начинали приобщаться 
в свободное время к книгам, чтению, новост-
ному формату, рекламе и т. д. как к процессам 
просветительского, творческого и развлека-
тельного характера. Вторые, мастера, понача-
лу – деятельные любители, а позднее – искус-
ные профессионалы, создавали весь сектор 
художественных продуктов, ради которых 
прибывали на ярмарки их почитатели и кото-
рые впоследствии уже наоборот – повсеместно 
доставляли художественный продукт в дере-
венские избы, подобно тому, как в последние 
два века проникает в каждый дом радио, ТВ, 
интернет.

Механизм сохранения и трансляции ху-
дожественных традиций зиждется на том, что 
на протяжении веков художественные тради-
ционные форматы существенно трансформи-
ровались, в то время как структура их содер-
жания изменялась мало, и сегодня должна 

соответствовать таким критериям, как злобо-
дневность, актуальность, образность, аксиоло-
гичность, а эмоциональное воздействие осно-
вано на яркости, броскости, сюжетной насы-
щенности. Существенным является и то, что 
художественные традиции и в историческом 
ракурсе, и в настоящее время ориентирова-
ны на разные аудитории и тесно переплетены 
с действительностью, реальными событиями, 
волнующими зрителя. Важнейшими аспекта-
ми сохранения и трансляции художествен-
ных традиций выступают аксиологический, 
информационный и воспитательный компо-
ненты. Аксиологический компонент выражает 
непреходящие ценностные смыслы, которые 
представлены посредством художественных 
образов и считываются в разнообразных 
культурных контекстах. Информационный 
компонент аккумулирует значимую инфор-
мацию об историческом периоде, в который 
возникла и развивалась традиция, отражая 
и транслируя характерные черты эпохи. Вос-
питательный компонент воспроизводит наи-
более существенные и социально одобряемые 
формы поведения, нравственные ориентиры 
и оценочные суждения. Указанные компонен-
ты реализуются совокупно, уточняя и обога-
щая процесс сохранения и трансляции худо-
жественных традиций.

Одним из неповторимых явлений отече-
ственной художественной культуры, хоро-
шо иллюстрирующих процессы сохранения 
и трансляции художественных традиций, 
являются народные гравюры (лубок, народ-
ные картинки, «потешные листы»). Авторы 
народных гравюр через художественное твор-
чество выражали свое отношение к реаль-
ности, истории, рассказывали о событиях 
понятным для всех слоев населения языком 
художественного изображения и текста. Такие 
социально-культурные явления как первая 
книга, библиотека, газета, карикатура, афиша, 
плакат, реклама, кинематограф, а также – де-
ятельность, речь и образ ведущих, формат 
и язык СМИ развивались вместе с народными 
гравюрами и в недрах этого феномена, начи-
ная с XVII века.



50

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

Понимание непреходящей ценности, са-
мобытности народных картинок и народно-
го искусства России в целом пришло только 
в XX веке. Художественная бесподобность, 
необычная композиция и её оригинальная 
трактовка, особое цветовое решение форми-
ровали художественные вкусы и потребности 
населения – сначала в царских семьях и мо-
настырских общинах, затем у горожан всех 
сословий и крестьянства.

Российский лубок принадлежит сфере 
графического искусства, в котором основным 
изобразительным средством являются линия, 
штрих, и представляет собой изображение 
с подписью. Мастера-лубочники из разных ви-
дов графического искусства остановили свой 
выбор на технике гравюры. Великолепно вы-
резанные, ритмичные, аккуратные, ровные, ма-
стерски выполненные четкие линии – такой вид 
художественной работы на деревянных досках 
требовал больших физических сил, значитель-
ных затрат времени. Лубок сохранил и «перера-
ботал» традиционные простейшие геометриче-
ские орнаменты, пришедшие из незапамятных 
времен, перенял плоскостное изображение, ла-
коничность образа, пятна декоративной рас-
краски, симметрию композиции, обратился 
к опыту иконописи, использованию дерева как 
материала. Сначала лубочные картинки стоили 
баснословно дорого, и лишь самые состоятель-
ные почитатели могли себе позволить скупать 
их по нескольку десятков, отводя в своих домах 
для них отдельные комнаты, развешивая их для 
красоты и для чтения. Бедные ограничивались 
одной-двумя картинками, и только значитель-
но позднее избы также стали украшать лубком 
от потолка до пола; подобные устроения име-
новались «народной библиотекой».

В противоположность обыкновению – 
продаже книжного товара в лавках – распро-
странение лубочных картинок приобрело 
образ визита самого продавца, наносимого 
покупателю. Не располагая сколько-нибудь су-
щественным временем на протяжённое изуче-
ние картинок, покупатель полагался на облож-
ку, заголовок, малый объем – все это должно 
было сразу его привлечь. В XIX веке тиражи 

книг И. С. Тургенева, М. Е. Салтыков-Щедрина, 
Л. Н. Толстого в значительной степени усту-
пали изданиям типографии И. Ивина (Касси-
рова), которая выпускала лубочные картинки. 
Ю. М. Лотман обращает внимание на процессы 
восприятия аудиторией лубочных картинок 
в целом: население, ориентированное на фоль-
клор, имеет своеобразную позицию: «играет 
с текстом и в текст», его «слушает, читает, смо-
трит», воспринимает их в движении, через 
пение, выкрики. Игровая «действительность» 
через художественное пространство народных 
гравюр вызывает у аудитории отклик, который 
ближе по проявлениям к театральным поста-
новкам [7, с. 486]. Природа лубка отличается 
полемичностью, а структура многослойна 
и содержательна при внешне простой и до-
ступной форме; он откликается на социальные 
изменения, отличатся независимостью сужде-
ний, формирует социально-значимые ориен-
тиры. Если первые народные картинки имели 
религиозное содержание, то в дальнейшем по-
средством них стали разъясняться научные 
знания из географии, астрономии, ботаники, 
медицины, истории. Наряду с этим картинки 
вводили и новостной контент, сменяя сюже-
ты на сказочные, развлекательные и назида-
тельные истории. Лубок выставлял на показ 
жадность, глупость, осуждал несправедли-
вость, жестокость, угнетение, осуществляя 
воспитательную функцию. Реакция на сюже-
ты лубка и их художественное исполнение 
у официальных властей была неоднозначна. 
С начала XIX века, в первую очередь благо-
даря работе Н. М. Карамзина, народные кар-
тинки стали собирать и изучать. Творчеством 
простого народа заинтересовались и ввели 
в свой художественный мир В. А. Жуковский, 
А. С. Пушкин. Русский лубок вдохновлял ху-
дожников, таких знаменитых, как В. Васне-
цов, В. А. Фаворский, И. Билибин, К. Петров-
Водкин. С наступлением XX века народные 
картинки преобразовались сообразно веяниям 
времени. Лубочные произведения К. Малевича 
и В. Маяковского стали «переходом» к жанру 
плаката, зарождение которого пришлось на на-
чало XX в. («Окна РОСТа»). Авторы плакатов, 



51

⇒  Теория  и  история культуры

а затем и рекламных материалов, употребляли 
художественно-графические, композиционные 
приемы, грубоватый юмор, ориентировались 
на сложившийся у аудитории ценностный 
и морально-идеологический комплекс, заим-
ствуя накопленный опыт народных гравюр. 
Использовалось взаимодействие слова и изо-
бражения: слово в роли подписи, изображение 
поясняет слово, неразделимое единство изо-
бражения и слова в понимании и воздействии 
на публику [2, с. 97].

В современных условиях художественные 
традиции в социокультурных практиках необ-
ходимо рассматривать как значимое явление 
в контексте социального и экономического, 
которое представляет собой особый фактор 
развития регионов страны [4, с. 215]. В обще-
стве одновременно происходит возврат к ста-
рым идеям и представлениям и возникнове-
ние оригинальных направлений в культуре. 
Подъем интереса к историческим событиям 
приводит к пересмотру отношения к отдель-
ным элементам культурного и исторического 
наследия, способствует возрождению в соци-
уме многих художественных традиции, дела-
ет вновь актуальным ряд ранее преданных 
забвению имён и фактов, технологий и т. д. 
Непосредственным материальным результа-
том этих изменений становится восстанов-
ление существенного количества объектов 
культурного и исторического наследия, что 
создаёт благоприятные условия сохранения 
художественных традиций. Только создание 

и внедрение специализированных социально-
культурных программ, направленных на со-
хранение и трансляцию, изучение и развитие 
исторических и культурных особенностей 
региона, может дать более эффективный 
результат воздействия традиционных худо-
жественных форм на все виды активности 
человека. Социально-культурные программы, 
реализованные учреждениями культуры, для 
активизации событийных и интерактивных 
мероприятий могут развиваться на основе 
специфических региональных творческих 
и просветительных традиций [5, с. 81]. Раз-
личные направления социально-культурной 
деятельности, в том числе художественной 
направленности, регенерируя воспитательное 
и художественное пространство, синергети-
чески побуждают индивидов к вовлечению 
в творческий процесс в качестве созидателей, 
собирателей, обучающихся и т. д. Особый ин-
терес в данном контексте вызывает развитие 
социально-культурных технологий, которые 
способствуют актуализации ценностей ху-
дожественных традиций этноса и развитию 
социально-культурных практик, творческого 
начала личности. На протяжении столетий 
уникальные мастера являлись единомышлен-
никами, формирующими особые объединения 
и сплотившимися вокруг целого круга задач, 
нацеленных на воспроизведение и трансляцию 
идей, образов, колорита, композиции, вов-
лекая разные группы российского общества 
в процесс творческой активности [3, с. 97].

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Баева Л. В. Сохранение культурного наследия как воплощение ценности традиции // Философия 

и общество. 2012. № 1. С. 109–118.

2.	 Золотова Т. А., Плотникова Е. А., Ефимова Н. И. Традиции фольклора в отечественной культуре XX–
XXI веков / Т. А. Золотова, Е. А. Плотникова, Н. И. Ефимова; ФГБОУ ВО “Марийский государственный 
университет”, Йошкар-Ола: Марийский государственный университет, 2020. 154 с.

3.	 Каминская, Н.Д., Эртман Е. В. Реализация рекреационного потенциала этнокультурных центров 
//Культура и образование. 2020. № 2. С. 96–108.

4.	 Каминская, Н.Д., Эртман Е. В. Актуализация отечественного традиционного искусства средствами 
туристско-экскурсионной деятельности // Сервису и туризму-инновационное развитие: материалы 
1Х междунар. научно-практ. Конф., 24 марта. 2017 г./отв.ред. Т. С. Комиссарова. Санкт-Петербург: 
Ленинградский государственный университет имени А. С. Пушкина, 2017. C. 212–218.



52

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

5.	 Каминская Н.  Д., Эртман Е.  В. Социально-культурные технологии как фактор сохранения 
традиционного искусства в центрах народных промыслов // Вестник Санкт-Петербургского 
государственного института культуры. 2016. № 1 (26). С. 80–87.

6.	 Каминская, Н.Д., Эртман Е. В. Художественные традиции регионов как ресурс развития туристской 
деятельности // Сервису и туризму -инновационное развитие: материалы УШ междунар. научно-практ. 
конф., 25 апр. 2016 г./отв.ред. Т. С. Комиссарова. Санкт-Петербург: Ленинградский государственный 
университет имени А. С. Пушкина, 2016. С. 135–140.

7.	 Лотман Ю. М. Об искусстве. Художественная природа русских народных картинок. Санкт-Петербург, 
Искусство, 2000. 704 с.

8.	 Сорокина Л. И., Прямкова Н. А. Традиции народного искусства в современной культуре // Культура 
и искусство. 2021. № 3. С. 23–30.

R e f e r e n c e s
1.	 Baeva L. V. Preservation of cultural heritage as the embodiment of the value of tradition // Philosophy and 

Society. 2012. No.1. Р. 109–118. (In Russ)

2.	 Zolotova T. A., Plotnikova E. A., Efimova N. I. Folklore traditions in Russian culture of XX–XXI centuries / 
T. A. Zolotova, E. A. Plotnikova, N. I. Efimova; FSBEI HE “Mari State University”, Yoshkar-Ola: Mari State 
University, 2020. 154 p. (In Russ)

3.	 Kaminskaya, N.D., Ertman E. V. Realization of recreational potential ethnocultural centers //Culture and 
education. 2020. No. 2. P. 96–108. (In Russ)

4.	 Kaminskaya, N.D., Ertman E. V. Actualization of domestic traditional art by means of tourist and excursion 
activities // Service and tourism-innovative development: materials of the 1X international. scientific and 
practical. Conf., 24 March. 2017 / ed. T. S. Komissarov. St. Petersburg: Leningrad State University named 
after A. S. Pushkin, 2017. P. 212–218. (In Russ)

5.	 Kaminskaya N. D., Ertman E. V. Socio-cultural technologies as a factor in the preservation of traditional art 
in the centers of folk crafts // Bulletin of the St. Petersburg State Institute of Culture. 2016. No. 1 (26). pp. 
80–87. (In Russ)

6.	 Kaminskaya, N.D., Ertman E. V. Artistic Traditions of the Regions as a Resource for the Development of 
Tourist Activities // Service and Tourism – Innovative Development: Materials of the USh Intern. scientific 
and practical. conf., 25 Apr. 2016 / ed. T. S. Komissarov. St. Petersburg: Leningrad State University named 
after A. S. Pushkin, 2016. P. 135–140. (In Russ)

7.	 Lotman Yu. M. About art. The artistic nature of Russians folk pictures. St. Petersburg, Art, 2000. 704 p. (In Russ)

8.	 Sorokina L. I., Pryamkova N. A. Traditions of folk art in modern culture // Culture and Art. 2021. No. 3. Р. 
23–30. (In Russ)

*

Поступила в редакцию 21.08.2022

ПАНИОТОВА ТАИСИЯ СЕРГЕЕВНА – доктор философских наук, профессор, профессор кафедры 
теории культуры, этики и эстетики Южного федерального университета

PANIOTOVA TAISIYA SERGEEVNA – DSc in Philosophy, Full Professor, Professor at the Department of Theory 
of Culture, Ethics, and Aesthetics, the Institute of Philosophy and Social and Political Sciences, the Southern 
Federal University

© Паниотова Т.С., 2022


