
32

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

МЕМОРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА:  
ОТ КАТЕГОРИИ К ФЕНОМЕНУ

УДК 008 : 316.7
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-32-39

Н . У.  Я р ы ч е в 
Чеченский государственный университет имени А. А. Кадырова, Грозный, Чеченская Республика  
e-mail: nasrudiny@mail.ru  

Аннотация: Статья посвящена осмыслению феномена мемориальной культуры в нескольких ра-
курсах. Во-первых, в терминологическом ракурсе, позволяющем ограничить смысловое поле упо-
требления термина «мемориальная культура». Это представляется достаточно важным, посколь-
ку в настоящее время и в российской, и в зарубежной исследовательской практике понятие мемо-
риальной культуры используется либо без четкого определения его содержания, либо подменяется 
близкими, но не синонимичными понятиями (политика памяти, историческая политика, культура 
памяти и пр.). Второй ракурс, содержательный, связан с раскрытием сущностных черт мемориаль-
ной культуры, к которым мы отнесли: ретроспективность, публичность, синтетичность, медиатив-
ность, воспроизводимость, ритуализированность, презентативность, процессуальность.

Ключевые слова: прошлое, память, культурная память, мемориальная культура, культура памяти, 
политика памяти.

Для цитирования: Ярычев Н.У. Мемориальная культура: от категории к феномену // Вестник Мо-
сковского государственного университета культуры и искусств. 2022. №5 (109). С. 32-39. http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2022-5109-32-39

MEMORIAL CULTURE: FROM CATEGORY TO PHENOMENON

N a s r u d i  U .  Ya r y c h e v 
Chechen State University named after A. A. Kadyrova, Grozny, Chechen Republic  
e-mail: nasrudiny@mail.ru  

Abstract: The article is devoted to the conceptualisation of the phenomenon of memorial culture from sev-
eral perspectives. Firstly, it is terminological, which makes it possible to limit the semantic field of the term 
“memorial culture”. This seems to be quite important, because at present in both Russian and foreign re-
search practice, the concept of memorial culture is used either without a clear definition of its content, or 
is substituted by close, but not synonymous concepts (memory policy, historical policy, culture of memo-
ry, etc.). The second, substantive angle is related to the disclosure of the essential features of remembrance 
culture, including retrospectivity, publicity, syntheticity, mediativeness, reproducibility, ritualization, pre-
sentability, and processivity.

ЯРЫЧЕВ НАСРУДИ УВАЙСОВИЧ – доктор педагогических наук, доктор философских наук, профессор, 
проректор по учебной работе ФГБОУ ВО «Чеченский государственный университет имени А. А. Кадырова» 

YARYCHEV NASRUDI UVAYSOVICH – DSc in Pedagogy, DSc in Philosophy, professor, Vice-rector for academic 
affairs, A. A. Kadyrov Chechen state University

© Ярычев Н.У., 2022



33

⇒  Теория  и  история культуры

ЯРЫЧЕВ НАСРУДИ УВАЙСОВИЧ – доктор педагогических наук, доктор философских наук, профессор, 
проректор по учебной работе ФГБОУ ВО «Чеченский государственный университет имени А. А. Кадырова» 

YARYCHEV NASRUDI UVAYSOVICH – DSc in Pedagogy, DSc in Philosophy, professor, Vice-rector for academic 
affairs, A. A. Kadyrov Chechen state University

© Ярычев Н.У., 2022

Современность отчетливо демонстрирует 
два сосуществующих и во многом противо-
речащих друг другу тренда – разнообразия 
и идентичности. Если стремление к разноо-
бразию предполагает мультипликацию социо-
культурных форм и явлений, их связей, инте-
ракций, столкновений, то потребность в обре-
тении идентичности, напротив, проявляется 
в стремлении «отличать “своих” от “чужих”, 
воспроизводить аутентичный опыт бытия, 
минимизировать конфликты между культурно 
близкими социумами, группами и индивида-
ми» [12, с. 75–76]. Мемориальную культуру, 
которой посвящена настоящая статья, можно 
назвать инструментом реализации второго 
из обозначенных трендов, а именно – инстру-
ментом формирования/укрепления культур-
ной идентичности и обеспечения социальной 
консолидации.

Категориальные основания осмысления 
мемориальной культуры

Понятие «мемориальная культура» было 
введено в современный гуманитарный дис-
курс и содержательно определено А. Ассман 
в работах «Длинная тень прошлого: мемори-
альная культура и историческая политика» 
[2] и «Новое недовольство мемориальной 
культурой» [3]. Более того, именно А. Асс-
ман обосновала особый статус мемориальной 
культуры как самостоятельного социокуль-
турного феномена, обладающего единством 
содержания и форм объективации. По ее мне-
нию, европейская мемориальная культура на-
чала зарождаться только в 80‑е годы прошлого 
века в связи с появлением так называемых 
«самокритических коммемораций» (вклю-
чение в объем понятия «мемориализация» 
не только акта поминовения жертв внешних 
для государства и общества катастроф, напри-

мер, войн, землетрясений и пр., но и жертв 
собственных преступлений), которые приве-
ли к радикальному пересмотру ценностного 
и деятельностного содержания коллективных 
практик поминовения и к валоризации памя-
ти как таковой. Именно в 80‑е годы, по мысли 
А. Ассман, сформировался новый темпораль-
ный режим культуры, то есть «комплекс куль-
турных постулатов, ценностей и установок, 
которые, даже не осознаваясь самим индиви-
дуумом, управляют его желаниями, поступка-
ми, чувствами и представлениями» [3, с. 15].

О формировании в конце XX столетия 
особой стратегии обращения с прошлым пи-
сал и Ф. Артог. Он использовал понятие ре-
жима историчности, то есть «в узком смысле, 
способ, с помощью которого общество трак-
тует свое прошлое и рассуждает о нем; в ши-
роком смысле, режим историчности служит 
для обозначения модальности авторефлексии 
человеческого сообщества» [1]. Описывая ста-
рый (ориентация на прошлое), новый (ориен-
тация на будущее), христианский (ориентация 
на вечность) режимы историчности, Ф. Артог 
упоминал также четвертый режим, характер-
ный для нашего времени, ориентированный 
на настоящее (точнее, на актуализацию ми-
нувшего) и рожденный как результат реф-
лексии человечества по поводу общемировых 
потрясений недавнего прошлого: «Нет сомне-
ния, что преступления ХХ века с его массо-
выми убийствами и чудовищной индустрией 
смерти – это те потрясения, от которых пошли 
волны памяти, в конце концов, достигшие 
и в сильнейшей степени поколебавшие наши 
современные общества. Прошлое не “прошло”, 
и во втором или третьем поколении к нему 
обратились за ответом» [1].

Й. Рюзен также связывал трансформацию 
современного режима историчности (в его 

Keywords: past, memory, cultural memory, memorial culture, culture of memory, politics of memory.

For citation: Yarychev N.U. Memorial culture: from category to phenomenon. The Bulletin of Moscow 
State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 5 (109), pp. 32-39. (In Russ.). http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2022-5109-32-39



34

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

терминологии – исторического нарратива) 
с необходимостью выработки новой темпо-
ральной парадигмы как реакции на трав-
мирующие события новейшей истории: «… 
историзация представляет собой культурную 
стратегию преодоления разрушительных по-
следствий травмирующего опыта» [9, с. 56].

В целом можно говорить о том, что науч-
ное европейское сообщество, так или иначе 
связанное с мемориальной тематикой, интер-
претирует актуальность (условно – последние 
30–40 лет) как время зарождения новой ме-
мориальной парадигмы, терминологическая 
и смысловая конкретизация которой варьи-
руется от исследователя к исследователю. При 
этом базовое понятие и фундирующее явление 
такой парадигмы, мемориальная культура, 
на теоретическом уровне проработана доста-
точно слабо. Даже А. Ассман, посвятившая 
мемориальной культуре несколько фунда-
ментальных работ, не дала ей четкого и од-
нозначного определения, обозначив лишь три 
значения, в которых понятие мемориальной 
культуры может использоваться:

1) как интегративное понятие, фиксирующее 
рост и демократизацию интереса к прошлому;

2) как процесс и результат освоения 
прошлого какой-либо социальной группой 
и формирование на этой основе коллектив-
ной идентичности, системы ценностей и форм 
поведения;

3) как этическое измерение освоения (изу-
чения, интерпретации, анализа) прошлого [3].

В контексте нашего исследования под 
мемориальной культурой будет пониматься 
«совокупность устойчивых, воспроизводимых 
способов познания, интерпретации, описания, 
сохранения, трансляции прошлого, репрезен-
тируемых в различных формах публичной 
и приватной коммеморативной деятельности» 
[3, с. 98]. В контексте нашей исследовательской 
логики мемориальная культура понимается 
не только как специально организованные, 
институционально подкрепленные виды ме-
мориальных практик, но и как различные 
формы спонтанной коммеморации и бытовой 
мемориализации.

«Мемориальная культура» в системе 
смежных мемориальных понятий

В современной научной риторике тер-
мин «мемориальная культура», с одной сто-
роны, используется крайней редко, а, с дру-
гой – достаточно часто заменяется близкими, 
но не тождественными понятиями.

Так, например, М. Л. Шуб в качестве си-
нонима мемориальной культуры (в нашем ее 
толковании) использует понятие «культура 
памяти». Культура памяти предстает в ее ис-
следованиях системой стратегического вза-
имодействия с прошлым – как на уровне его 
сохранения, аккумуляции, так и на уровне 
распространения. Структурно культура па-
мяти очень близка к нашей интерпретации 
морфологии мемориальной культуры. Она 
интегрирует как официальные (СМИ, ком-
меморации, система образования и пр.), так 
и неофициальные, стихийные формы мемо-
риальной активности [13, с. 57].

А. В. Святославский в своих научных 
текстах также довольно активно использует 
понятие культуры памяти, которое хоть и свя-
зано с мемориальной культурой, является в его 
интерпретации более общим, охватывающим 
явления, не имеющие непосредственного отно-
шения к намеренному увековечиванию памяти, 
в том числе и феномен социального забвения. 
Культура памяти, полагает ученый, объединяет 
«как деятельность по увековечению современ-
ной мемориализатору культуры, так и рекон-
струкцию прошлой (ушедшей) по отношению 
к современности культуры» [11, с. 9]. Как вид-
но из определения, культура памяти включает 
в себя широкий спектр научных форм взаи-
модействия с прошлым – охрану наследия, 
реставрационные работы, музейное дело и пр.

Родственным понятию мемориальной 
культуры, согласно идеям А. В. Святославско-
го, является понятие социально-культурной 
ностальгии, то есть «сознательного стрем-
ления индивидов и социальных групп воз-
родить ушедшие в прошлое определенные 
социально-экономические, политические, 
культурные формы как наиболее оптималь-
ные для данной конкретной культуры. Такая 



35

⇒  Теория  и  история культуры

ностальгия подпитывается определенной 
системой обращающихся в культуре истори-
ческих образов и представлений, вокруг ко-
торых ведется политическая борьба и борьба 
научных мнений – на предмет их соответствия 
реальностям прошлого» [11, с. 6].

Очень похожим образом понимает но-
стальгию в разрезе ее социального бытования 
С. Бойм, автор большого культурологического 
труда «Будущее ностальгии» [5]. Исследова-
тель трактует ностальгию как форму борь-
бы с модернистским восприятием времени, 
гонкой индустриализации, бесконтрольным 
ускорением жизни, жаждой прогресса: «Но-
стальгическое желание уничтожить историю 
и превратить ее в частную или коллективную 
мифологию, заново вернуться в другое вре-
мя, будто вновь вернуться в какое-то место, 
отказ сдаться в плен необратимости времени, 
которая неизменно привносит страдание в че-
ловеческое бытие» [6, с. 18].

Среди понятий, часто употребляемых 
в одном ряду с понятием мемориальной куль-
туры, можно встретить понятия «политика 
прошлого», «историческая политика» и «по-
литика памяти».

В логике немецкого историка Н. Фрая, по-
литика прошлого понимается как «политико-
моральное, правовое, экономическое и педаго-
гическое “преодоление прошлого” средствами 
политики, юстиции, науки, экономики и об-
разования» [Цит. по: 2, с. 45].

Термин «историческая политика», воз-
никший в европейском политическом дискур-
се в 80‑е годы прошлого столетия, «исполь-
зуется для обозначения определенного типа 
политики, эксплуатирующей образы прошло-
го» [7, с. 9]. Политологи К. Леггеви и К. Майер 
включают в объем понятия «исторической 
политики» не столько непосредственно ме-
мориальные явления, сколько политический 
и управленческий контекст их бытования: 
«Историко-политические инициативы <…> 
не исчерпываются инсценированием “симво-
лической политики” и мероприятиями в си-
стеме политического образования; сюда же 
относятся нормативные акты административ-

ного и законодательного характера, а также 
мобилизационные кампании, проводимые 
государством и организациями гражданского 
общества и выходящие на уровень внешней 
политики и политики в области национальной 
безопасности» [Цит. по: 2, с. 89].

А. Ассман интерпретирует историческую 
политику в аналогичном ключе, дополняя ее, 
однако, экономическими факторами, которые 
во многом являются определяющими при реше-
нии тех или иных мемориальных вопросов (от-
крытие памятника, создание мемориала и пр.).

А. И. Миллер трактует историческую по-
литику как «особую конфигурацию методов, 
предполагающую использование государ-
ственных административных и финансовых 
ресурсов в сфере истории и политики памяти 
в интересах правящей элиты» [8, с. 19].

Историческая политика представляется 
чрезвычайно объемным феноменом. Такая 
содержательная объемность и эластичность 
ее смысловых границ продиктована, на наш 
взгляд, отсутствием четких референций. 
В силу этого каждый исследователь вклады-
вает в данное понятие собственные коннота-
ции – правовые, экономические, политические 
и пр. Единственное, пожалуй, что объединяет 
ученых, оперирующих данным термином, это 
понимание иерархического положения исто-
рической политики как одного из проявлений 
(форм) мемориальной культуры.

О. Ю. Малинова, использующая в своих 
работах понятие «политика памяти», трак-
тует ее как «деятельность государства и дру-
гих акторов, направленную на утверждение 
тех или иных представлений о коллективном 
прошлом и формирование поддерживающей 
их культурной инфраструктуры, образова-
тельной политики, а в некоторых случаях – 
и законодательного регулирования» [7, с. 9].

Обозначенные выше термины (культура 
памяти, политика памяти, историческая по-
литика, политика прошлого) – все они явля-
ются яркой иллюстрацией, с одной стороны, 
многообразия авторских подходов к осмыс-
лению феномена прошлого как ресурса акту-
альных преобразований, с другой стороны, 



36

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

они демонстрируют тренд, о котором мы уже 
упоминали, – терминологическую полифонию 
мемориальных исследований. Для гуманита-
ристики такая ситуация не является эксклю-
зивной, но, на наш взгляд, и продуктивной 
ее назвать достаточно сложно. На пути ос-
мысления социального явления терминоло-
гическая избыточность нередко выступает 
препятствием, влекущим не только подмену 
понятий, но и подмену смыслов. Поэтому 
нам представляется важным не только чет-
кое определение категориальных оснований 
исследования, но и фиксация содержательных 
границ изучаемых мемориальных феноменов.

Сущностные параметры  
мемориальной культуры

К сущностным параметрам мемориаль-
ной культуры можно отнести:

–	 ретроспективность (содержательная 
ориентация на прошлое, его мемори-
аилизация и актуализация);

–	 публичность (открытая презентация 
мемориальных действий, доступность 
непосредственного участия и/или эмо-
ционального соучастия аудитории);

–	 синтетичность (синтез социально-
сти и персональности: возможность 
вовлеченности в пространство ме-
мориальной культуры как отдельной 
личности, так и социальной группы; 
синтез официальности и приватности: 
включение в объем понятия «мемори-
альная культура» как мемориальных 
действий, инициированных государ-
ственными, властными, социальными 
институциями, так и частных мемори-
альных инициатив);

–	 медиативность (включение в мемо-
риальную деятельность различных 
посредников, объективирующих ее 
ценностно-нормативное содержа-
ние – музеев, памятников, фильмов, 
ритуальных действий и пр.; в послед-
ние годы все большую значимость 
в качестве инструмента репрезента-
ции контента мемориальной культуры 

приобретает цифровая среда во всем 
многообразии форм ее стихийного 
и регулируемого бытования [6, с. 29]);

–	 воспроизводимость (устойчивый ха-
рактер мемориальных представлений 
и действий, закрепленных в культур-
ных ценностях, нормах, практиках, 
моделях поведения, транслируемых 
из поколения в поколение в качестве 
эталонных образцов);

–	 ритуализированность (наличие алго-
ритмизированной основы мемориаль-
ной деятельности и/или мемориально-
го нарратива, правил, предписаний, 
установленного порядка, лежащих в их 
основе и подлежащих повторению);

–	 презентативность (связь мемориальной 
культуры с ценностными, идеологиче-
скими установками настоящего, высту-
пающего призмой оценки прошлого);

–	 процессуальность (выраженная дея-
тельностная составляющая).

Собственно, мемориальная культура 
и представляет собой систему, во‑первых, 
ценностных установок (план содержания), 
детерминируемых актуальным аксиологиче-
ским контекстом и детерминирующих отбор 
ретро-контента, необходимого для сохране-
ния; во‑вторых, – деятельности, направлен-
ной на визуализацию этих установок (план 
выражения). Т. Кулич сформулировал двой
ственность мемориальной культуры, опреде-
лив в ней два смысловых уровня:

1) регулятивного (мемориальная культура 
как «система моделей наследования, передачи, 
запланированного или спонтанного забыва-
ния или подавления памяти в соответствии 
с интересами определенных социальных 
групп; в рамках идеологического использо-
вания прошлого мы говорим о “политизации 
памяти”» [Цит. по: 16, с. 63]);

2) идентификационного (мемориальная 
культура как источник общих коллективных 
воспоминаний, идентификационная платфор-
ма, повод для социальной интеграции и дис-
танцирования группы от сообществ с иной 
картиной прошлого).



37

⇒  Теория  и  история культуры

А. В Святославский делает акцент на до-
минировании деятельностного (коммемора-
тивного) компонента в структуре мемори-
альной культуры. Он, собственно, под ме-
мориальной культурой понимает культуру 
намеренных коммемораций, то есть «куль-
туру увековечения, в основе которой лежит 
социокультурная деятельность, связанная 
с формированием такого явления, как па-
мятник. В ходе такой деятельности происхо-
дит обращение к образам как прошлой, так 
и современной действительности, которые 
обрамляются, пользуясь понятием Хальбвак-
са, в “рамки памяти” особенностями порож-
дающего памятник конкретного культурного 
дискурса» [11, с. 91].

Основными формами деятельности, реа-
лизуемыми в рамках мемориальной культуры, 
по мнению А. В. Святославского, являются 
коммеморация и реконструкция. Коммемо-
рация выступает государственной политикой 
по сохранению в коллективной памяти зна-
ковых событий и персон, реконструкция – 
инструментом воссоздания и/или реновации 
мемориальных объектов.

Акторами мемориальной культуры (экс-
пертами мемориальной политики, субъекта-
ми реализации мемориальной деятельности) 
могут выступать, как было обозначено выше, 
и институции (прежде всего, государство), 
и общественные организации, и социальные 
группы, и частные лица.

М. Бернхард и Дж. Кубик разделили ме-
мориальных акторов на несколько категорий 
в зависимости от выбранной ими стратегии 
обращения с прошлым:

«1) мнемонические борцы представляют 
свое видение прошлого как единственно вер-
ное и стремятся делегитимировать нарративы 
оппонентов, проводя границу «свой» – «чу-
жой»;

2) мнемонические плюралисты не толь-
ко принимают как факт наличие иных ин-
терпретаций, но и признают их право на су-
ществование; они готовы вести переговоры 
с оппонентами;

3) мнемонические уклонисты по тем или 
иным причинам избегают активного участия 
в реинтерпретации коммеморируемого со-
бытия;

4) обращенные в будущее убеждены, что 
разгадали загадку истории и обладают клю-
чом к будущему; они так же агрессивны, как 
и «борцы», но в отличие от них действуют 
на основе веры в «истинность» своего знания 
не прошлого, а будущего» [15, с. 16].

В качестве вывода стоит отметить, что 
дальнейшее теоретическое (осмысление 
структуры, типологического разнообразия, 
функционального потенциала) и эмпири-
ческое (определение специфики реального 
социокультурного бытования отдельных ме-
мориальных практик) изучение мемориаль-
ной культуры представляется эвристичным 
направлением современных гуманитарных 
исследований. Именно мемориальная куль-
тура является лакмусовой бумажкой многих 
актуальных социальных, ценностных, нор-
мативных трансформаций, наиболее вос-
требованных трендов не только собственно 
в сфере мемориализации, но и в культурном 
пространстве в целом.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Артог Ф. Порядок времени, режимы историчности [Электронный ресурс] // Неприкосновенный 

запас. 2008. № 3 (59). URL:  http://magazines.russ.ru/nz/2008/3/ar3.html

2.	 Ассман А. Длинная тень прошлого. Мемориальная культура и историческая политика. Москва: 
Новое литературное обозрение, 2018. 328 с.

3.	 Ассман А. Новое недовольство мемориальной культурой [Электронный ресурс]. Москва: Новое 
литературное обозрение, 2016. URL: https://culture.wikireading.ru/hD7PWSU85A    

4.	 Ассман А. Распалась связь времён? Взлёт и падение темпорального режима Модерна. Москва: 
Новое литературное обозрение, 2017. 310 с.



38

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

5.	 Бойм С. Будущее ностальгии; пер. с англ. А. Стругача. Москва: Новое литературное обозрение, 
2019. 680 с.

6.	 Зубанова Л. Б. Медиа-репрезентации памяти: доминирующие коды прочтения травматичных 
событий в интернет-пространстве // Научный журнал «ДискурсПи». 2020. № 4 (41). С. 26–39.

7.	 Малинова О. Ю. Коммеморация исторических событий как инструмент символической политики: 
возможности сравнительного анализа // Полития. 2017. № 4 (87). С. 6–22.

8.	 Миллер А. И. Историческая политика в Восточной Европе начала XXI века // Историческая 
политика в XXI веке: Сборник статей. Москва: Новое литературное обозрение, 2012. С. 7–32.

9.	 Рюзен Й. Утрачивая последовательность истории (некоторые аспекты исторической науки на 
перекрестке модернизма и дискуссии о памяти) // Диалог со временем: альм. интеллектуал. 
истории. Москва: Альфа, 2001. Вып. 7. С. 8–25.

10.	 Сазонникова Е. В. Мемориальная культура в конституционно-правовом аспекте // Вестник 
Воронежского государственного университета. 2009. №2. С. 33–38.

11.	 Святославский А. В. История России в зеркале памяти. Механизмы формирования исторических 
образов. Москва: Древлехранилище, 2013. 592 с.

12.	 Синецкий С. Б. Культурная политика в контексте противоречий разнообразия и идентичности // 
Вестник культуры и искусств. 2021. № 3 (67). С. 75–84.

13.	 Шуб М. Л. Культура памяти в структуре идентичности жителей индустриальных городов: моногр.; 
Челябинский государственный институт культуры. Челябинск: ЧГИК, 2021. 283 с.

14.	 Ярычев Н. У. Феномен коммеморации в структуре мемориальной культуры // Научные школы: 
Молодежь в науке и культуре XXI века: материалы научно-творческого форума, 18-19 ноября 2021. 
Челябинск: ЧГИК, 2021. С. 97–100.

15.	 Bernhard M., Kubik J. (eds.) Twenty years after communism: The politics of memory and commemoration. 
Oxford: Oxford university press, 2014. 384 p.

16.	 Vuković D. Conflict of a memory culture in Western Balkans. Sted Journal. 2021, no № 3(1). pp. 57–68.

R e f e r e n c e s
1.	 Artog F. Poryadok vremeni, rezhimy istorichnosti. Untouchable Stock. 2008, no. 3 (59). Available at: http://

magazines.russ.ru/nz/2008/3/ar3.html (In Russ.)

2.	 Assman A. The long shadow of the past. Memorial culture and historical politics. Moscow, New literary 
review, 2018. 328 p. (In Russ)

3.	 Assman A. A new dissatisfaction with memorial culture. Moscow, New literary review 2016. URL: https://
culture.wikireading.ru/hD7PWSU85A (In Russ.) 

4.	 Assman A. Has the link of time broken down? The rise and fall of Modernity’s temporal regime. Moscow, 
New literary review, 2017. 310 p. (In Russ)

5.	 Boym S. The future of nostalgia. Moscow, New literary review, 2019. 680 p. (In Russ)

6.	 Zubanova L. B. Media-representations of memory: dominant codes of reading traumatic events in the In-
ternet space. Scientific Journal «Discourse Pi». 2020. № 4 (41). Pp. 26–39. (In Russ).

7.	 Malinova O. YU. The Commemoration of Historical Events as an Instrument of Symbolic Politics: Possibil-
ities of Comparative Analysis. Politika. 2017, no 4 (87), Pp. 6–22. (In Russ.)

8.	 Miller A. I. Historical politics in eastern Europe in the early 21st century. Historical politics in the 21st 
century: A collection of articles. Moscow, New literary review, 2012. Pp. 7–32. (In Russ)

9.	 Ruesen J. Losing the consistency of history (some aspects of historical science at the crossroads of modern-
ism and the discourse on memory). Dialogue with time: An almanac of intellectual history. Moscow, Alpha, 



39

⇒  Теория  и  история культуры

2001, Vol. 7. Pp. 8–25. (In Russ)

10.	 Sazonnikova E. V. Memorial culture in the constitutional-legal aspect. Vestnik of Voronezh state university. 
2009, no2. Pp. 33–38. (In Russ)

11.	 Svyatoslavsky A. V. Russian history in the mirror of memory. Mechanisms of historical image formation. 
Moscow, The treasure trove, 2013. 592 p. (In Russ.)

12.	 Sinetsky S. B., Shub M. L. Cultural policy in the context of diversity and identity contradictions. Bulletin of 
Culture and Arts. 2021, no 3 (67), Pp. 75–84. (In Russ)

13.	 Shub M. The Culture of memory in the industrial cities residents’ identity structure. Chelyabinsk, Chely-
abinsk State Institute of Culture, 2021. 283 p. (In Russ)

14.	 YArychev N. U. Phenomenon of commemoration in the structure of memorial culture. Scientific schools: 
Youth in science and culture of the XXI century: materials of scientific and creative forum, November 18-
19, 2021. Chelyabinsk, Chelyabinsk State Institute of Culture, 2021. Pp. 97–100. (In Russ.)

15.	 Bernhard M., Kubik J. (eds.) Twenty years after communism: The politics of memory and commemoration. 
Oxford: Oxford university press, 2014. 384 p.

16.	 Vuković D. Conflict of a memory culture in Western Balkans. Sted Journal. 2021, no 3 (1). pp. 57–68.

*

Поступила в редакцию 12.06.2022


