
86

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

НИГИЛИЗМ КАК ВНЕДРЕНИЕ  
ПАРАДИГМЫ МОДЕРНА  

(НА ПРИМЕРЕ ТВОРЧЕСТВА  
РУССКИХ ПИСАТЕЛЕЙ XIX ВЕКА)

УДК 821.161.1 
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-86-92

Д .  С а р а ч у 
Университет Буэнос-Айреса, Аргентина 
e-mail: sarachuj@hotmail.com 
(Перевод с испанского д. филос. наук, профессора Т.С. Паниотовой)

Аннотация: В статье анализируется нигилизм в произведении И.С. Тургенева «Отцы и дети» посред-
ством понятийного аппарата, который, согласно Ж. Ипполиту, применял Гегель в «Феноменологии 
духа», характеризуя идеологию Просвещения. Нигилизм рассматривается как специфическая фор-
ма, которую принимают идеи Просвещения в процессе проникновения в русскую культуру. Осно-
вываясь на работе А.И. Герцена «Развитие революционных идей в России», автор анализирует исто-
рические причины внедрения парадигмы Модерна в российский социально-политический контекст 
и возникающие в связи с этим проблемы. Завершающая часть статьи посвящена осмыслению фило-
софского содержания произведений «Отцы и дети» И.С. Тургенева, «Что делать?» Н.Г. Чернышев-
ского и «Записок из подполья» Ф.М. Достоевского. В рамках данного сюжетного ряда показано, как 
авторы трактуют центральные понятия нигилизма, выступают с критикой или в защиту рациона-
лизма, предвосхищая революционные процессы ХХ века в России.

Ключевые слова: нигилизм, русская литература, Просвещение, XIX век, социальная история.

Для цитирования: Сарачу Д. Нигилизм как внедрение парадигмы модерна (на примере творчества 
русских писателей XIX века) // Вестник Московского государственного университета культуры 
и искусств. 2022. №5 (109). С. 86-92. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-86-92

NIHILISM AS AN INTRODUCTION OF THE MODERN PARADIGM (BY THE 
EXAMPLE OF THE WORKS OF RUSSIAN WRITERS OF THE XIX CENTURY)

J u l i a  S a r a c h u
University of Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina 
e-mail: sarachuj@hotmail.com

Abstract: The article analyzes the characterization of nihilism in Turgenev’s Fathers and Sons, in relation 
to the central concepts from which, according to Hyppolite, Hegel defines Enlightenment thought in The 
Phenomenology of Spirit. From the comparison, nihilism is considered as the specific form assumed by the 
ideas of the Enlightenment to the extent that they penetrate the context of Russian culture. Then, the his-

САРАЧУ ДЖУЛИЯ – доцент кафедры славянской словесности, Университет Буэнос-Айреса
SARACHU JULIA – Assistant Professor of Slavic Literatures, University of Buenos Aires

© Сарачу Д., 2022



87

⇒  Теория  и  история культуры

САРАЧУ ДЖУЛИЯ – доцент кафедры славянской словесности, Университет Буэнос-Айреса
SARACHU JULIA – Assistant Professor of Slavic Literatures, University of Buenos Aires

© Сарачу Д., 2022

Анализ дискуссий вокруг центральных 
концептов русского нигилизма необходим 
для понимания российской социальной, по-
литической и культурной истории в первую 
очередь потому, что нигилизм представляет 
собой специфический способ проникновения 
Модерна в Россию, вызывающий сомнения 
в традиционных ценностях, саморефлексию 
и социальную фрагментацию, которые при-
водят к революционным процессам ХХ века. 
Внутренний социально-политический кри-
зис в России привел к рождению советского 
коммунизма как альтернативной модели вне-
дрения парадигмы Модерна, отвечающей осо-
бенностям развития российского общества. 
Таким образом, российская политическая 
и социальная история ХIХ века во многом 
предопределяла будущее мировой полити-
ческой и социальной истории вплоть до на-
стоящего времени.

С другой стороны, в связи с особенностя-
ми социокультурного контекста внедрения 
идей Просвещения в России, великолепно 
описанными А. И. Герценом, идейные битвы, 
которые подталкивали социальные трансфор-
мации и в итоге привели к революционным 
событиям, шли и в литературной сфере: лите-
ратура не только отражала, но и способство-
вала указанным трансформациям.

Социальная функция русской литерату-
ры, тесно связанная с политическим и куль-
турным контекстом, впоследствии превра-
тится в универсальную парадигму союза со-
циальной функции искусства и нравственной 

позиции художника, определяющую многие 
культурные движения ХХ века. Отсюда сле-
дует, что изучение нигилизма имеет значение 
для понимания не только российской социаль-
ной истории, но и всеобщей истории ХХ века 
и современности.

В истории литературы понятие «ниги-
лист» появляется в романе И. С. Тургенева 
«Отцы и дети», опубликованном в 1862 году. 
Это слово впервые употребляется во время 
застольной беседы, когда Аркадий Кирсанов 
с университетским товарищем Евгением Ба-
заровым посещают имение его отца Николая 
Кирсанова. Ниже приводится фрагмент раз-
говора, во время которого впервые вводится 
термин «нигилизм»: «Нигилист – это человек, 
который не склоняется ни перед какими ав-
торитетами, который не принимает ни од-
ного принципа на веру, каким бы уважением 
ни был окружен этот принцип» [1, c. 25].

Во время беседы Евгений Базаров и дядя 
Аркадия Павел Кирсанов открыто противо-
стоят друг другу. «… Я вас не понимаю после 
этого. Вы оскорбляете русский народ. Я не по-
нимаю, как можно не признавать принципов, 
правил! В силу чего же вы действуете?», – спра-
шивает Павел Петрович Кирсанов. «Мы дей-
ствуем в силу того, что мы признаем полез-
ным, – промолвил Базаров. – В теперешнее 
время полезнее всего отрицание – мы отрица-
ем». «Однако позвольте, – заговорил Николай 
Петрович. – Вы все отрицаете, или, выражаясь 
точнее, вы все разрушаете… Да ведь надоб-
но же и строить». На это Базаров отвечает: 

torical causes of the introduction of the paradigm of Modernity are observed, and the problems that arise 
in the Russian social and political context, in the work the Development of Revolutionary Ideas in Russia 
by Herzen. Finally, the philosophical content is analyzed in the works Fathers and Sons by Turgenev, What 
Is to Be Done? by Chernyshevsky and Notes from Underground by Dostoevsky, as a plot sequence through 
which the authors discuss the central concepts of nihilism and raise the critique and defense of rationalism, 
anticipating the revolutionary process of the 20th century in Russia.

Keywords: Nihilism, Russian literature, Enlightenment, XIX century, social history.

For citation: Sarachu J. Nihilism as the introduction of the paradigm of modernity (on the example of the 
work of Russian writers of the 19th century). The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vest-
nik MGUKI). 2022, no. 5 (109), pp. 86-92. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-5109-86-92



88

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

«Это уже не наше дело… Сперва нужно место 
расчистить» [1, с. 48–49].

Из данных высказываний можно выве-
сти некоторые основные идеи, которые по-
зволяют охарактеризовать нигилистическое 
мышление героев романа в целом: субъект 
не признает авторитетов и в своих действиях 
руководствуется доводами разума, почерпну-
тыми исключительно из собственного опыта; 
с другой стороны, он относится к миру, руко-
водствуясь принципом пользы. Теперь давайте 
посмотрим, как эта идеология вписывается 
в историю западной мысли.

В пятой части главы IV работы «Генезис 
и структура “Феноменологии духа” Гегеля» 
философ Жан Ипполит анализирует отрывок, 
в котором Гегель описывает процесс и способ 
мышления философов Просвещения. Соглас-
но Ипполиту, вере, основанной на авторитете, 
философия Просвещения противопоставляет 
суверенитет самого субъекта и законы при-
роды, которые признаются единственным 
связующим звеном между внешним и вну-
тренним. Познание природы делает человека 
свободным в его отношениях с материальным 
миром, а затем эта идея распространяется 
и на духовный мир. Таким образом, идеология 
Просвещение признает право и мораль чуж-
дыми авторитетами для человеческого разума, 
в который входит совокупность представле-
ний, основанных на истинном знании законов 
природы и понимании того, что представляют 
собой справедливость и благо. Так происхо-
дит фундаментальная революция в духовной 
сфере, состоящая в стремлении преодолеть 
любое отчуждение.

Ж. Ипполит, основываясь на гегелевской 
теории, характеризует философию Просвеще-
ния следующим образом: «Сведение обилия 
абстрактных представлений к чисто чело-
веческому опыту. Божественное отрицается 
или, лучше сказать, от него ничего не оста-
ется, кроме пустой формы абсолюта, формы, 
применимой ко всему и негодной ни на что. 
В этом состоит пустой формализм. Остается 
лишь множество конечных существ, рассма-
триваемых то в своем абсолютном, то в сво-

ем относительном положении. Каждый сам 
по себе, каждый для другого и с этой точки 
зрения следует рассматривать “человеческое 
стадо” в целом» [6, p. 404]. Развивая далее эти 
идеи, Ипполит специально акцентирует вни-
мание на центральном понятии философии 
Просвещения – понятии пользы: «Эти две мо-
дальности могут быть применимы к любым 
конечным вещам и приводят в итоге к фун-
даментальному общему понятию, заключа-
ющему в себе сущность всей теоретической 
и практической философии Aufklärung – по-
нятию пользы. Вещи представляют сами себя 
и служат другим вещам. Человек, как часть 
этой концепции, также есть конечная реаль-
ность» [6, p. 404]. Превратившись из боже-
ственного творения в конечное природное су-
щество, человек начинает относиться к миру 
и к другим людям, руководствуясь принципом 
пользы, то есть мораль становится утилитар-
ной: «Изначально вышедший из рук Божьих, 
человек идет по миру, как если бы это был сад, 
посаженный им самим. Он хорош сам по себе, 
и все существует для его удовольствия. Это 
означает, что все существующее для человека 
имеет смысл только в связи с пользой, кото-
рую он может извлечь. Аналогичным образом 
социальные связи между людьми оправды-
ваются их взаимной полезностью. …Мораль 
вообще сводится к социальной морали и вы-
ражается через утилитаризм» [6, p. 404]. Со-
гласно проделанному Ж. Ипполитом анализу 
с позиций гегелевской философии, идеологию 
Просвещения составляют два фундаменталь-
ных принципа: во‑первых, отрицание всего 
того, что выходит за рамки человеческого 
опыта; во‑вторых, утверждение, что польза 
является основой отношения человека к миру.

Если мы сравним суждения Ипполита 
с размышлениями персонажей, представ-
ляющих в романе И. С. Тургенева нигили-
стическую точку зрения в противовес точке 
зрения «отцов», то увидим, что они основа-
ны на тех же самых аксиомах. Отталкиваясь 
от презентации нигилистов в романе Турге-
нева, мы можем вписать нигилизм в контекст 
процесса распространения идеологии Про-



89

⇒  Теория  и  история культуры

свещения и понять специфический способ ее 
ассимиляции в России.

А. И. Герцен в своей работе «О развитии 
революционных идей в России» (1850) ана-
лизирует, каким образом идеология Просве-
щения проникает в Россию и получает здесь 
распространение. По Герцену, решающую роль 
сыграли два обстоятельства: с одной стороны, 
это реформы Петра Первого (1672–1725), це-
лью которых было ослабление позиций пра-
вославной церкви и укрепление государства, 
придание способу правления прикладного 
и светского характера, приобщение знати 
к западноевропейским обычаям, бюрокра-
тизация государства и армии. В итоге рефор-
мы привели к глубокому расколу общества. 
В отличие от прозападного дворянства, образ 
жизни крестьянства ни в чем не изменился, 
крестьянство оставалось крепостным под опе-
кой православной церкви. Герцен утверждает, 
что социальный разлом постепенно усили-
вался, пока не достиг своего пика во времена 
царствования Екатерины II (1729–1796). Он 
замечает, что в то время, когда в государстве 
в передовых кругах «совершалась великая ра-
бота» и «всюду росло недовольство», «русский 
народ продолжал оставаться вдали от поли-
тической жизни» [5].

Другим ключевым моментом в распро-
странении идей Просвещения, по Герцену, 
стала война с Наполеоном. Гвардейские офи-
церы вели к победе народ, объединившийся 
в связи с вторжением Наполеона в Москву, 
начиная с изгнания его с территории России 
в декабре 1812 г. вплоть до окончательного 
поражения в Париже в 1814 г. Военные верну-
лись на родину триумфаторами, а крестьяне – 
назад к сохе. Однако офицеры, испытавшие 
влияние идей Французской революции, те-
перь были убеждены в необходимости глу-
боких социальных преобразований в России. 
Это привело к изменению идеологической 
ориентации политической власти, которая, 
начиная с Петра Великого и до сего момен-
та, была главным двигателем вестернизации 
в России. Видя угрозу своему положению, по-
литическая власть становится консерватив-

ной, антизападнической. Для защиты России 
от революционных идей, спровоцировавших 
в Западной Европе разрушение традиционных 
социальных институтов, российская власть 
выступает за укрепление союза с православ-
ной церковью. Но хотя в 1825 году восстание 
декабристов было сурово подавлено и устано-
вился режим строгой цензуры, она не смогла 
изничтожить критическую мысль и литерату-
ру (Чаадаев, Гоголь, Белинский), которая нахо-
дила каналы публикации за границей или же 
распространялась тайно в виде рукописей сре-
ди просвещенной элиты. Наряду с критикой 
интеллектуалами-западниками авторитаризма 
и консерватизма, возникает интеллектуальное 
движение славянофилов, которое ставит под 
сомнение концепцию прогресса и апеллирует 
к защите традиционных структур.

А. И. Герцен описывает интеллектуальную 
ситуацию в России 1850‑х гг., полемику между 
западниками и славянофилами. По Герцену, 
оба направления исходят из факта провала 
Французской революции, спровоцировав-
шей разрушение социальных институтов, 
не осуществившей на практике идеалы сво-
боды и равенства, которые были двигателями 
борьбы за изменение общественного строя. 
Представители обоих направлений рассма-
тривали социализм как знаковый симптом 
европейского кризиса и обращали свои взо-
ры к русской общине, сохранение которой, 
по мнению некоторых, позволило бы прео-
долеть конфликты, свойственные Западной 
Европе. Однако, как утверждает Герцен, 
если западники выступали за изменение 
общественно-политического порядка в Рос-
сии, то славянофилы стремились сохранить 
традиционные структуры и предотвратить 
изменения путем безусловного подчинения 
политическому и церковному строю.

А. И. Герцен мыслит по-европейски, по-
лагая, что славянофилы хотят остановить 
неудержимый процесс социальной эволю-
ции, который, если его не направлять, может 
привести к революционному взрыву в Рос-
сии. В этом контексте возникает нигилисти-
ческое движение, состоящее из молодых по-



90

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

следователей западного мышления, которые 
в 1860‑е годы намеревались провести в жизнь 
революционные идеи, а начать, как мы видим 
у Тургенева, собирались с изменения своего 
отношение к действительности.

Возвращаясь к тургеневским «Отцам 
и детям», следует сказать, что автор книги 
занимает позицию ироничного отношения 
к идеологии нигилистического движения. 
Артикулируя популярные среди молодого 
поколения идеи, Тургенев делает это с точ-
ки зрения аристократа, представителя стар-
шего поколения, который живет в Париже, 
общается в литературных кругах, а в России 
имеет имение, унаследованное от предков. Он 
с трудом воспринимает бескомпромиссный 
рационализм нигилистов, видя в нем искус-
ственную и высокомерную позу все отрица-
ющих подростков.

Евгений Базаров – юноша гордый и не-
поколебимый, презирающий любовь, искус-
ство, религиозные верования и традицион-
ные обычаи. Смерть Базарова от случайного 
пореза пальца и заражения тифом, по мысли 
Тургенева, показывает, как, казалось бы, проч-
ное здание разума гордого человека может 
рухнуть по воле случая. Роман заканчивается 
сценой оплакивания родителями смерти един-
ственного сына, и цветы на могиле кажутся 
автору более жизненными, чем все претензии 
нигилистов на изменение мира.

Публикация романа Тургенева вызвала 
незамедлительную реакцию в нигилистиче-
ском движении. Его лидер Н. Г. Чернышев-
ский пишет и издает в 1863 году роман «Что 
делать?» как ответ тургеневской критике. Пи-
сатель хочет показать, что нигилизм – не бес-
плодное отрицание, а выдвижение конкретной 
программы, созвучной экономическим идеям 
социалистического проекта Шарля Фурье. 
Книга базируется на фундаментальной акси-
оме, что у каждого человека есть свои инте-
ресы, иметь их логично и даже необходимо – 
согласно инстинкту самосохранения. Ведь 
именно этот инстинкт обеспечивает человеку 
выживание. Цель человека есть благо, каждый 
желает блага для себя. Но человек не знает, 

что для него благо, потому что невежество 
и предрассудки в состоянии извратить его 
истинные цели. Если бы люди знали, что для 
них лучше, то каждый индивид стремился бы 
к общему благу, которое одно для всех и для 
каждого. При таком понимании зло в мире 
объясняется невежеством и предрассудками. 
Такой подход совпадает с теорией Жан-Жака 
Руссо, утверждавшего, что человек по сво-
ей природе добр, а общество извращает его 
природу.

Историей Веры в романе «Что делать?» 
Чернышевский стремится показать, что бла-
годаря самообразованию и непрерывному 
анализу своих желаний главная героиня осво-
бождается от предрассудков и традиционного 
способа мышления, которые препятствовали 
ее способности действовать, причиняли не-
счастье ей и окружающим. Тем самым Вере 
удается достичь полноты счастья в личной 
жизни, одновременно способствуя счастью 
других. Суть такого подхода в том, что он по-
стулирует единство между природой и долгом 
в понимании желания: каждый человек, пре-
следуя свой интерес, ищет блага.

В шестой части главы I работы «Генезис 
и структура “Феноменологии духа” Гегеля», 
посвященной нравственности, Жан Ипполит 
анализирует идеи И. Канта по данному во-
просу и приходит к выводу, что необходимо, 
чтобы естественное и должное рассматрива-
лись как противоположности. Кант считал 
опасным заблуждением пытаться связать ис-
тинный долг с естественным законом, потому 
что, если бы их единство было достигнуто, 
то можно было бы говорить о безнравствен-
ности природы.

Поэтому в анализе концепции мира Гегель 
в «Феноменологии духа» также утверждает, 
что совпадение между природой и нрав-
ственным долгом существует только как 
постулат, ориентирующий мораль на про-
грессивное развитие, но это совпадение ни-
когда не сможет быть полным, потому что, 
если бы это произошло, то исчезла бы сама 
мораль. И то же самое происходит в каждом 
отдельном случае: единство между естествен-



91

⇒  Теория  и  история культуры

ным желанием и должным возможно только 
на уровне намерения, так как после совер-
шенного действия субъект незамедлительно 
испытывает раздвоение сознания из-за не-
совпадения между целью и результатом дей-
ствия. Последний всегда оказывается частич-
ным, неполным в сравнении с поставленной 
целью, которая состоит в том, чтобы творить 
благое. Затем появляется сознание вины как 
признание несовпадения между намерением 
и конечным результатом действия.

Эта проблема гегелевской философии, 
проанализированная Ипполитом, хорошо ил-
люстрируется повестью Ф. М. Достоевского 
«Записки из подполья» (1864), где рассказчик 
повествует о событиях своей жизни.  «Записки 
из подполья» написаны Достоевским как от-
вет на рационализм Чернышевского в романе 
«Что делать?». Самое интересное то, что автор 
проблематизирует рационализм не с позиций 
трансцендентности, а с использованием раци-
оналистического инструментария. В первой 
части произведения рассказчик произносит 
монолог против рационализма и человека дей-
ствия, формулируя четыре основных аргумен-
та. Первый аргумент состоит в предположении, 
что если нечто превышает человеческие воз-
можности, то ничего не надо делать, ибо чело-
век смертен, и естественный конец/цель для 
человека – это смерть. Эта критика человека 
из подполья вполне совпадает с тургеневской 
иронией в «Отцах и детях»: гордое здание разу-
ма рушится из-за простого и случайного поре-
за на пальце. Второй аргумент связан с источ-
ником несовершенства: если все подвластно 
человеческому разуму, то как же объяснить су-
ществующие ошибки? Значит, ошибка является 
частью разума. Человек так же рационален, как 
иррационален, и не всегда своекорыстен; он 
может даже желать чего-то, понимая, что это 
причиняет ему вред. Эта критика рационализ-
ма, осуществленная персонажем Достоевского 
в «Записках из подполья», уже присутствует 
у Гегеля в «Феноменологии духа», в главе, где 
он рассматривает противоположность между 
интеллектом и верой в контексте Просвеще-
ния.

В-третьих, рассказчик выдвигает мысль 
о том, что человек создает рациональные си-
стемы, чтобы избежать страха смерти. На са-
мом деле это все фарс: человек не принимает 
свою смертность, свою уязвимость, и тогда он 
придумывает пустые социальные формулы, 
чтобы скрыть свой страх, свой ужас перед 
бессмысленностью существования, которое 
завершается впадением в нигилизм и при-
знанием, что ничто не выходит за пределы 
человеческого опыта, пределом которого яв-
ляется смерть.

Таким образом, рассказчик утверждает 
свою позицию как «более нигилистическую, 
чем у нигилистов», и опровергает их же соб-
ственными аргументами.

Наконец, человек из подполья выдвигает 
еще один аргумент, очень современный и даже 
опережающий свое время: следование своим 
интересам устанавливает потребительское 
отношение к миру. Речь идет о саморазруша-
ющейся логике, связанной с понятием поль-
зы. Согласно Ипполиту, Гегель определяет 
полезность как фундаментальное понятие 
философии Просвещения, выражающее от-
ношение человека к миру и своим собратьям. 
Объект рассматривается в двух аспектах: как 
вещь в себе, недоступная человеческому по-
ниманию, или с точки зрения того, чем объ-
ект является для человека. Таким образом, 
мышление производит разрешение объекта 
в субъекте, которое, по мысли Гегеля, запуска-
ет революционный процесс: «Когда Aufklärung 
достигает высшей истины, на которую оно 
способно, наступает момент абсолютной сво-
боды. Вся объективность поглощается само-
сознанием Я, и теперь «мир – это его воля». 
Абсолютная свобода соединяет в едином мире 
то, что прежде было разъединено – потусто-
роннее и посюстороннее: «Тогда примиряют-
ся два мира, небо спускается и переселяется 
на землю». Так Гегель провозглашает Фран-
цузскую революцию» [6, p. 407].

Таким образом, проблема нигилизма – это 
вопрос перехода от теории к практике. Отри-
цание – инструмент мышления, который дает 
нам свободу, но на практике оказывается, что 



92

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 5 (109) сентябрь – октябрь ⇒

ничего нельзя отрицать полностью, потому 
что жизнь сопротивляется отрицанию.

Анализ идеологии Просвещения и ее кри-
тика, представленные в теории Гегеля в самом 
общем виде, получают конкретное историче-
ское наполнение в дебатах, которые русская ли-
тература ведет вокруг нигилизма. В полемике 
великих русских писателей и интеллектуалов 
эта критика обретает историческое измерение 
и экзистенциальное содержание. В конкретном 
контексте анализируется внедрение Модерна 
в Россию и возможные революционные транс-
формации, к которым может привести стол-
кновение социально-политических парадигм 
в будущем. С другой стороны, у Достоевского 

анализ рационализма как саморазрушающего-
ся процесса представлен не только в аспекте 
социальных изменений, но и как внутренняя 
динамика совести, борющейся сама с собой. 
Выдвигая нравственную дилемму, Ф. М. До-
стоевский репрезентирует проблему свобо-
ды: человек, воздействуя на объективный 
мир, одновременно производит изменения 
в собственном сознании. Таким образом, 
в творчестве этого великого русского писате-
ля противопоставление сознания и внешнего 
мира ставится под сомнение, а сама проблема 
предопределения сознания способом суще-
ствования закладывает основы французского 
экзистенциализма ХХ века.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Тургенев И.С. Отцы и дети. Санкт-Петербург: Наука. 2008. 620 с.

2.	 Chernishevski N. ¿Qué hacer? [Recurso electrónico] // URL: https://ia803102.us.archive.org/15/items/Qu-
HacerNikolaiChernyshevski/Qu% C3%A9%20hacer%20-%20Nikolai%20Chernyshevski.pdf 

3.	 Dostoievski F. Memorias del subsuelo [Recurso electrónico] // URL: https://biblioteca.org.ar/libros/131370.
pdf

4.	 Hegel, G.W.F. Fenomenología del espíritu. Madrid: FCE, 2008.

5.	 Herzen, A. El desarrollo de las ideas revolucionarias en Rusia [Recurso electrónico] // URL: http://www.
antorcha.net/biblioteca_virtual/politica/ideas_rusia/indice.html

6.	 Hyppolite, J. Génesis y estructura de la «Fenomenología del Espíritu» de Hegel. Barcelona: Editorial Penín-
sula, 1991.

R e f e r e n c e s
1.	 Turgenev I.S. Fathers and Sons. St. Petersburg: Science. 2008. 620 p. (In Russ.)

2.	 Chernishevsky N. What to do? [Electronic resource] // URL: https://ia803102.us.archive.org/15/items/Qu-
HacerNikolaiChernyshevski/Qu% C3%A9%20hacer%20-%20Nikolai%20Chernyshevski.pdf

3.	 Dostoevsky F. Memories from underground [Electronic resource] // URL: https://biblioteca.org.ar/li-
bros/131370.pdf

4.	 Hegel, G.W.F. Phenomenology of the spirit. Madrid: FCE, 2008.

5.	 Herzen, A. The development of revolutionary ideas in Russia [Electronic resource] // URL: http://www.
antorcha.net/biblioteca_virtual/politica/ideas_rusia/indice.html

6.	 Hyppolite, J. Genesis and structure of Hegel’s “Phenomenology of Spirit”. Barcelona: Editorial Peninsula, 
1991.

*

Поступила в редакцию 27.08.2022

АНДРЕЕВА СВЕТЛАНА ЛЕОНИДОВНА – кандидат филологических наук, доцент кафедры педагогического 
образования и документоведения, Магнитогорский государственный технический университет им. 
Г. И. Носова

ANDREEVA SVETLANA LEONIDOVNA – CSc in Philology, Associate Professor at the Department of Pedagogical 
Education and Document Management, Institute for the Humanities, Nosov Magnitogorsk State Technical 
University (NMSTU)

© Андреева С.Л., 2022


