
55

⇒  Теория искусства

ФАУСТ АЛЬФРЕДА ШНИТКЕ:  
«ОСТАВШЕЕСЯ ВРЕМЯ»  

ЕВРОПЕЙСКОЙ ЦИВИЛИЗАЦИИ

УДК 78.01
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-4108-55-64

В . Т .   Ф а р и т о в
Самарский государственный технический университет 
e-mail: vfar@mail.ru

Аннотация: Статья посвящена анализу философских мотивов в кантате Альфреда Шнитке «Исто-
рия доктора Иоганна Фауста». Осуществляется экспликация моделей времени в музыкальном твор-
честве Шнитке. Выявляются три основные хронологические модели: полихрония («лес времён»), 
эсхатологическое время и «оставшееся время». Основное внимание в статье сосредоточено на ис-
следовании специфики художественной репрезентации феномена «оставшегося времени» в кан-
тате «История доктора Иоганна Фауста». Опираясь на концептуальные разработки Дж. Агамбена, 
М. М. Бахтина, О. Шпенглера и Ф. Ницше, автор раскрывает в кантате Шнитке мотив «оставшегося 
времени» европейской цивилизации. В заключение исследования осуществляется сравнительный 
анализ темы времени в кантате Шнитке и в фильме А. Сокурова «Фауст».

Ключевые слова: Фауст, Шнитке, «оставшееся время», европейская цивилизация, трансгрессия.

Для цитирования: Фаритов В. Т. Фауст Альфреда Шнитке: «оставшееся время» европейской цивили-
зации // Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2022. №4 (108). 
С. 55-64. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-4108-55-64

FAUST BY ALFRED SCHNITTKE: THE «REMAINING 
TIME» OF EUROPEAN CIVILIZATION

V y a c h e s l a v  T .   F a r i t o v
Samara State Technical University 
e-mail: vfar@mail.ru

Abstract: The article is devoted to the analysis of the philosophical motives of Alfred Schnittke’s cantata «The 
History of Dr. Johann Faust». Explication of time models in Schnittke’s musical creativity is carried out. Three 
main chronological models are identified: polychrony («forest of times»), eschatological time and «remain-
ing time». The main attention in the article is focused on the study of the specifics of the artistic representa-
tion of the phenomenon of «remaining time» in the cantata «The History of Dr. Johann Faust». Based on the 
conceptual developments of J. Agamben, M. M. Bakhtin, O. Spengler and F. Nietzsche, the author reveals the 

ФАРИТОВ ВЯЧЕСЛАВ ТАВИСОВИЧ – доктор философских наук, доцент, профессор кафедры философии 
и социально-гуманитарных наук Самарского государственного технического университета

FARITOV VYACHESLAV TAVISOVICH – Doctor of Philosophy, Associate Professor, Professor of the Department 
of Philosophy and Social Sciences and Humanities, Samara State Technical University

© Фаритов В.Т., 2022



56

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 4 (108) июль – август ⇒

Существует распространенное заблужде-
ние, что музыка представляет собой преи-
мущественно искусство, предметом которо-
го выступает сугубо эмоциональная сфера 
человеческого существования. Музыка вос-
принимается в качестве искусства, которое 
направлено на выражение «чувств». Однако 
это лишь популярное и во многом профанное 
понимание музыки. Музыка представляет со-
бой наиболее универсальный и одновременно 
наиболее сложный язык мысли. На это указы-
вал Андрей Белый: «…музыку отмечают, как 
преимущественно «искусство чувств»; в этом 
ее популярность; и – кажущаяся «доступ-
ность»; …как таковой, дух музыки отража-
ется, во‑первых, в самосознании, во‑вторых, 
в силах самосознания: в мысли самосознания, 
в критических силах самой способности рас-
суждения; поэтому … сфере музыки … ближе 
и свойственнее музыкальная мысль, чем му-
зыкальное чувство» [3, с. 152].

Особая притягательность музыки для фи-
лософского осмысления заключается в том, 
что она по преимуществу есть искусство вре-
мени [6]. В художественном творчестве слож-
но найти другую такую сферу, которая носи-
ла бы сугубо внепространственный и исклю-
чительно временной характер. Музыкальное 
искусство оперирует различными формами 
и моделями времени, разворачивает разноо-
бразные конфигурации временных пластов. 
Каждый жанр, стиль или направление в му-
зыке, конкретная музыкальная форма, – все 
это есть не что иное, как различные способы 
и формы конфигурации времени. Фуга и со-
натное аллегро представляют собой вполне 
определенные и отличающиеся друг от друга 
конструкции времени. Концерт и симфония – 

также специфические формы презентации 
времени в сфере эстетического.

Обратимся к конкретному предмету. 
Для художественного мира Альфреда Шнит-
ке характерна особая концепция времени. 
Как композитор-философ он обращается 
к феномену времени в аспекте историческо-
го бытия. Время для Шнитке – это, прежде 
всего, история, а история, в свою очередь, – 
это сфера культуры. Для творчества Шнитке 
не приемлема ни линейная, ни циклическая 
модель времени. Композитор мыслит время 
как сферу сосуществования гетерогенных вре-
менных и культурно-исторических пластов. 
Разнообразные пласты прошлого не исчеза-
ют с течением времени (линейная модель) 
и не повторяются в будущем («вечное воз-
вращение»), но продолжают существовать 
в настоящем. Культурно-исторические пласты 
не изолированы друг от друга, но находят-
ся в постоянном взаимодействии, которое 
носит не диалектический, но диалогический 
характер. Время истории и культуры – это не-
прекращающийся диалог, это полифония ге-
терогенных бытийно-смысловых перспектив. 
Данная модель времени выступает в качестве 
онтологического основания полистилистики – 
наиболее характерного приема композитора. 
Соответственно, модель времени, характерная 
для музыкальной вселенной Шнитке, может 
быть определена как полихрония. Сам Шнит-
ке разъясняет свою полихронологическую 
конструкцию с помощью пространственной 
метафоры леса времён: «И вот постепенно 
во мне окрепло ощущение, что все эти бес-
численные миры других времен продолжают 
жить. Как бы от каждой точки – целый мир. 
И в реальности, которая представляется 

motif of the «remaining time» of European civilization in Schnittke’s cantata. At the end of the study, a com-
parative analysis of the theme of time in Schnittke’s cantata and in A. Sokurov’s film «Faust» is carried out.

Keywords: Faust, Schnittke, «remaining time», European civilization, transgression.

For citation: Faritov V. T. Alfred Schnittke’s Faust: the «remaining time» of European civilization. The Bulle-
tin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 4 (108), pp. 55-64. (In Russ.). 
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-4108-55-64



57

⇒  Теория искусства

линией (в то время как она линией не явля-
ется, а существует во многих измерениях), 
в реальности все это и в самом деле выстра-
ивается в гладкую, хотя и изменчивую, ли-
нию. Но в действительности это не линия. 
Это бесчисленное количество выхваченных 
из разных пространств точек. И вот возникает 
такое ощущение бесконечного леса времен, 
где каждая линия времени – другая, каждое 
дерево – растет по-своему. И все, что в про-
шлом возникло, возникло на разных деревьях, 
но относилось к деревьям, которые живут 
и сейчас. Другое дело, что в нашей сегодняш-
ней реальности мы забыли о них. Потом опять 
вспомнили. А они-то продолжают жить, эти 
деревья» [4, с. 44].

Такова основная модель времени в му-
зыке Шнитке. Однако художественный мир 
композитора не исчерпывается этой одной, 
пусть и наиболее универсальной и всеохва-
тывающей, конструкцией. Философская 
и музыкальная концепция времени Шнитке 
сложна и многообразна. В его сочинениях 
представлен такой феномен, как разрушение 
времени: нормальное, привычное течение вре-
мени сбивается, обнаруживаются разрывы 
и временные лакуны. В отдельных случаях 
время приостанавливается, замирает – про-
исходит обвал всех временных пластов разом, 
наступает обморок бытия, провал в мировое 
ничто. Это один из крайних полюсов художе-
ственного освоения времени в музыке Шнит-
ке. Другой, противоположный, полюс – это 
выход из времени в вечность, устремленность 
всех гетерогенных временных пластов к тран-
сцендентному. Оба этих полюса входят в со-
став концепции эсхатологического времени – 
представления о конце времени. Христианская 
эсхатология (сторонником которой является 
Шнитке) и предполагает эти два противопо-
ложных варианта завершения времени: пере-
ход в вечность и переход в небытие. Это время 
апокалипсиса или апокалипсическое время.

В христианстве наряду с эсхатологиче-
ским или апокалипсическим временем суще-
ствует еще и модель мессианического време-
ни. Как показывает Дж. Агамбен, в данном 

случае речь идет не о конце времени, но о вре-
мени конца: «Если бы потребовалось в одной 
сжатой формуле уловить различие между 
мессианизмом и апокалипсисом, между апо-
столом и визионером, то думаю, можно было 
бы… сказать, что мессианическое – не конец 
времен, но время конца. Апостола интересует 
не последний день, не момент, когда время 
заканчивается, но время, которое сжимает-
ся и начинает кончаться, – или, если угодно, 
время, остающееся между временем и его кон-
цом» [1, с. 86]. Агамбен выделяет три модели 
времени: хронологическое – обычное тече-
ние времени до мессианического события; 
мессианическое – время от мессианического 
события до апокалипсиса; апокалипсиче-
ское – конец времени. Мессианическое вре-
мя характеризуется как сжимающееся или 
оставшееся – время, которое осталось до кон-
ца времени: «Поэтому мы можем дать первое 
определение мессианического времени: это 
время, которое требуется времени, чтобы 
прийти к концу, – или, точнее, время, кото-
рое мы задействуем, чтобы довести до кон-
ца, завершить наше представление времени. 
Оно не является ни линией (представимой, 
но немыслимой) хронологического времени, 
ни моментом (также немыслимым) его конца; 
но оно не является и простым отрезком хро-
нологического времени, между воскресением 
и концом времен: скорее, оно есть оператив-
ное время, подгоняющее время хронологии, 
прорабатывающее и трансформирующее его 
изнутри, время, требующееся нам, чтобы до-
вести время до конца, – и в этом смысле: время, 
которое нам остается» [1, с. 92].

Это мессианическое или оставшееся вре-
мя также представлено в творчестве Шнитке. 
Наиболее характерным в этом плане сочи-
нением выступает кантата «История док-
тора Иоганна Фаустуса» (1983). Здесь, как 
и в большинстве сочинений композитора, 
также представлена доминирующая в твор-
ческом сознании Шнитке модель «леса вре-
мён», выражающаяся в полистилистике. Жанр 
сочинения – кантата – отсылает к эпохе ба-
рокко, к творчеству И. С. Баха, композитора, 



58

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 4 (108) июль – август ⇒

выступавшего для Шнитке в качестве главного 
ориентира в истории музыки. В целом Кантата 
Шнитке представляет собой барочную сти-
лизацию. Стилизаций этого рода в наследии 
композитора немало – взять хотя бы знамени-
тые кончерто гроссо. Шесть сочинений этого 
типа строятся примерно по одной схеме: зада-
ется барочная тема, которая затем не столько 
разрабатывается, сколько подвергается де-
струкции – главным образом посредством 
введения чужеродного материала [8]. Прин-
цип организации Кантаты несколько иной. 
Здесь жанр выдержан более последовательно, 
большая часть произведения представляет 
собой достаточно чистую стилизацию под 
барочную музыку. Но в отдельных частях жан-
ровое и стилистическое единство нарушается. 
В кульминационном эпизоде – гибели Фауста – 
звучит нарочито грубое и вульгарное танго. 
Здесь сразу же вспоминается Кончерто гроссо 
№ 1, где барочная музыка также перемежается 
эстрадным танго. И в Кантате и в Кончерто 
гроссо, таким образом, посредством поли-
стилистики создается пространство диалога 
контрастных друг по отношению к другу эпох, 
жанров и стилей. Танго – самый яркий, броса-
ющийся в глаза эпизод нарушения жанрового 
и стилистического единства Кантаты. Менее 
заметно, но не менее значимо это нарушение 
в эпизоде молитвы и ложного утешения Фау-
ста. Исполняемая хором молитва выбивается 
по своему звучанию из общего строя Кантаты: 
в кульминации она звучит чересчур громко 
и жестко, что для музыки барокко не харак-
терно. Духовые и ударные начинают букваль-
но реветь, что опять-таки нарушает ровный 
и гармоничный строй барочной стилизации. 
Ложное утешение содержит двойную транс-
грессию жанра и стиля. Линия сладкоголосого 
Мефистофеля (контратенор) поется чересчур 
приторно и – как следствие – фальшиво. Здесь 
мы вспоминаем лирическую партию из Аль-
тового концерта (в исполнении Ю. Башмета), 
которой дается следующая характеристика: 
«Слишком сладкая гармония, слишком ли-
рическая мелодия…, возникает ощущение 
неустойчивости, двусмысленности» [9, С. 248]. 

Пародирующая линия Мефистофеля насмеха-
ющегося (контральто) и вовсе создает впечат-
ление диссонанса и дисгармонии.

Но в Кантате есть и другой – не менее зна-
чимый – пласт. Это модель оставшегося време-
ни. Данная тема задается уже в начале первой 
части произведения: «Folget nun von Doctor 
Fausti greulichem und erschrecklichem Ende, ob 
welchem sich jedes Christenmensch genugsam zu 
spiegeln und dafür zu hüten hat» («Теперь следу-
ет рассказ об ужасной, устрашающей кончине 
доктора Фауста, который пусть послужит зер-
калом и предостережением для каждого хри-
стианина») [5, с. 98]. Ключевой момент здесь: 
Ende, конец. Текст взят с последних страниц 
Народной книги о Фаусте. Кантата, таким об-
разом, начинается с конца книги и описывает 
конец Фауста. В истории музыки подобный 
композиционный прием уже использовал-
ся: речь идет о «Страстях» Баха. Здесь также 
берется текст не всего Евангелия, но только 
последних глав, посвященных Страстям Хри-
ста. Соответственно, в «Страстях по Матфею» 
представлен не весь жизненный путь Христа, 
но лишь последние эпизоды, связанные с пре-
дательством, страданиями, смертью и воскре-
сением. В Кантате Шнитке представлен тот же 
самый сюжетно-организационный принцип. 
Но героем является продавшийся дьяволу чер-
нокнижник. Шнитке, таким образом, написал 
«антистрасти».

Вслед за вступлением хора идет речитатив 
рассказчика (Erzähler): «Die vierundzwanzig 
Jahre des Doctor Fausti waren vergangen» («Ис-
текли 24 года, отпущенные доктору Фаусту») 
[5, с. 98]. Снова вводится мотив завершения, 
исчерпанности времени: произведение на-
чинается с конца, когда все события хроно-
логического времени (хроноса) уже мину-
ли, остались позади. Время прошло. Теперь 
остается только рассказать о конце, смерти 
доктора Фауста. Собственно говоря, исходя 
из такой завязки, Кантата могла бы тут же 
и закончится, не успев начаться. Однако 
устрашающая кончина доктора Фауста опи-
сывается только в четвертой части. До этого 
момента представлено «оставшееся время»: 



59

⇒  Теория искусства

не конец времени, но время конца. После ис-
текших 24 лет Фаусту остается еще 24 часа 
перед его гибелью. Именно это оставшееся, 
сжимающееся время и становится предметом 
музыкально-драматического изображения 
в Кантате Шнитке.

После того, как доктор Фаустус получил 
известие о предстоящем скором и ужасном 
конце, следуют сцены пира и исповеди. Это 
характерный пласт народно-смеховой или 
карнавальной культуры, анализ которой дал 
М. М. Бахтин [2]. Пир накануне смерти в соче-
тании с предсмертной исповедью заставляет 
нас вспомнить «Федон» Платона и Тайную 
Вечерю. Но здесь снова следует удерживать 
в поле зрения уже указанную выше инверсию: 
у Шнитке на вечере не Спаситель и даже не до-
бродетельный и мудрый Сократ, но заклю-
чивший договор с дьяволом чародей и чер-
нокнижник. В исповеди Фауста центральное 
место также занимает тема оставшегося вре-
мени: «Nun sind solche Jahre bis auf diese Nacht 
zum Ende gelaufen, und steht mir das Stunden-
glas vor den Augen, daß ich gewärtig sein muß, 
wann es ausläuft, und er mich diese Nacht holen 
wird» («Ну вот, срок этот приходит к концу 
в эту ночь, и часы, стоящие перед моими гла-
зами, указывают, что скоро наступит мгно-
венье, когда он заберет меня в эту ночь») [5, 
с. 99]. И снова отсылка к событиям Тайной 
Вечери: «Darum habe ich euch, [freundliche, 
günstige, liebe Herren,] vor meinem Ende zu mir 
berufen und mit euch einen Johannestrunk zum 
Abschied tun wollen» («Поэтому-то я и созвал 
вас, любезные мои друзья и милостивые го-
спода, к себе перед кончиной, чтобы осушить 
вместе поминальную чару») [5, c. 99]. Испо-
ведь завершается формулировкой, раскрыва-
ющей амбивалентный характер положения 
доктора Фаустуса: «Ich sterbe als ein böser und 
guter Christ, ein guter Christ, warum weil ich 
eine Reue habe; ein böser, weil ich weiß, dass der 
Teufel den Leib will haben» («Ибо я умираю как 
дурной и как добрый христианин: как добрый 
христианин, ибо я покаялся; как дурной хри-
стианин, ибо я знаю, что дьявол хочет взять 
мое тело») [5, с. 100].

Характерной особенностью оставшегося 
времени является то, что оно не принадлежит 
полностью ни хроносу, ни вечности, но вместе 
тем соотнесено и с тем и с другим. Это время 
«между», время, которое начинает кончать-
ся, но еще не кончилось. Оставшееся время 
представляет собой, таким образом, фено-
мен незавершенного перехода: время земной 
жизни уже почти закончилось, но есть еще 
некий остаток перед окончательным перехо-
дом в вечность. Соответственно, оставшееся 
время – это время резюмирующего подыто-
живания: «в мессианическом подытожива-
нии люди готовятся к окончательному проща-
нию с прошлым в вечности, которая не знает 
ни прошлого, ни повторения. <…> подытожи-
вание… представляет собой сжатие прошлого 
и настоящего, … что, разумеется, не означает 
ни привязанности, ни ностальгии – напротив, 
подытоживание прошлого является «суммар-
ным решением в его отношении»» [1, с. 105]. 
Именно это подытоживающее сжатие про-
шлого и настоящего и представлено в Кантате 
Шнитке. В этой связи можно отметить, что 
оставшееся время есть зона предопределен-
ной неопределенности или неопределенной 
предопределенности. С одной стороны, все 
уже предрешено, поскольку время истекло 
и осталось только ждать конца, являющего-
ся закономерным следствием и результатом 
уже прожитой жизни. Но, с другой стороны, 
сохраняется еще остаток времени перед кон-
цом, который подобен точке бифуркации: все 
еще может быть изменено, окончательный 
смысловой итог еще не сформулирован и его 
только предстоит определить в это оставшееся 
время. Чаши весов уже вышли из равновесия, 
подытоживающее взвешивание уже началось, 
но итог еще не виден, хотя вполне прогнози-
руем. Отсюда и характерная для оставшего-
ся времени двусмысленность, являющаяся 
следствием сопряжения «памяти и надежды, 
прошлого и настоящего, полноты и нехватки, 
начала и конца» [1, с. 9]. Мы бы добавили сюда 
еще и сопряжение обусловленности и свобо-
ды. Выбор уже сделан, оставшееся «теперь» 
является следствием этого выбора, и оно же 



60

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 4 (108) июль – август ⇒

детерминирует грядущее положение в веч-
ности. И выбор еще не сделан, в оставшееся 
время сохраняется возможность изменения 
результата или, по крайней мере, некоторая 
неопределенность в отношении результата.

Все эти аспекты оставшегося времени 
наиболее полно проявляются в следующей 
после пира и исповеди части Кантаты – в «Мо-
литве и ложном утешении Фауста». Характер-
но, что и молитва, и ложное утешение состав-
ляют одну часть (в источнике, в «Народной 
книге», эти фрагменты находятся на разных 
страницах и даже в разных главах). Ложное 
утешение предшествует исповеди Фауста, 
и только затем следует молитва студентов 
и друзей. При всей противоположности мо-
литвенного воззвания к Богу дьявольской 
лжи, оба эти феномена структурно объеди-
нены в одно целое. Здесь снова происходит 
смещение смысловых перспектив, а именно: 
текст и музыка расходятся между собой. Ис-
поведь колдуна и чернокнижника в предыду-
щей части звучала благородно и возвышенно, 
в то время как исполнение молитвы и утеше-
ния полно двусмысленности и пародийных 
оттенков. И в молитве, и в утешении речь 
идет о будущем души и тела Фауста. Это две 
модели уже приближающегося окончатель-
ного решения судьбы Фауста в вечности. 
С позиции хора, поющего молитву, судьба 
тела уже предрешена, но для души еще оста-
ется надежда на спасение: «Wiewohl ich dem 
Teufel den Leib muß lassen, so rette doch die 
Seele» («Хоть я и должен оставить дьяволу 
свое тело, быть может, ты убережешь мою 
душу») [5, с. 100]. С позиции Мефистофеля, 
и тело, и душа Фауста принадлежат дьяволу, 
который, впрочем, обещал, что Фауст в аду 
будет избавлен от страданий: «Hat dir doch 
der Teufel verheißen, er wolle dir einen stählern 
Leib und Seele geben, und sollst nicht leiden wie 
andere Verdammte» («Ведь обещал же дьявол 
дать тебе стальное тело и душу, чтобы ты 
не страдал, как другие грешники») [5, С. 99]. 
Фауст не приемлет ни тот, ни другой вариант. 
Он не может молиться, поскольку «грехи его 
превышают меру того, что может ему про-

ститься» («seine Sünden wären größer, denn 
daß sie ihm möchten verziehen werden»). Про 
утешение Мефистофеля сказано, что оно лож-
но и противоречит Писанию («falsch und der 
Heiligen Schrift zuwider»). Фауст оказывается 
взвешен в пустоте между Богом и дьяволом. 
Он не примыкает ни к Тому, ни к другому. Рас-
каиваясь и осуждая свою греховную и дья-
вольскую жизнь в прошлом, в оставшемся еще 
настоящем он не решается обратиться к Богу. 
Но дело не только в Фаусте и его малодушном 
неверии. Не следует забывать, что в рассма-
триваемой нами части Кантаты не только уте-
шение звучит ложно и фальшиво, но и сама 
молитва исполняется с доходящими до гроте-
ска перегибами. Такое тутти фортиссимо, со-
провождаемое ревом духовых и громыханием 
ударных, не характерно для строгой молит-
венной возвышенности баховских хоралов. 
Образ религии и церкви в Кантате Шнитке 
неоднозначен и амбивалентен. Дьявольское 
начало обнаруживается в самой молитве. Со-
временный слушатель, в той или иной степени 
удаленный от уровня религиозности бахов-
ской эпохи, может быть очарован религиоз-
ным настроем молитвы из Кантаты Шнитке. 
И по этой причине искажающие и гротескные 
мотивы этой молитвы в исполнении хора мо-
гут быть им просто не замечены. На этом ос-
новании может возникнуть соблазн ошибочно 
и упрощенно истолковать структуру данной 
части как оппозицию добра и зла: хор – добро, 
двухголосый Мефистофель – зло. В действи-
тельности у Шнитке все более сложно и менее 
однозначно. Двухголосие проникает в саму 
молитву, приводя к ее искажению и одвус-
мысливанию. Все становится зыбким и не-
однозначным.

Не менее двусмысленный характер носят 
завершающие части Кантаты. Рассказ об ужас-
ной смерти Фауста представлен в виде танго. 
Эстрадная, «шлягерная» музыка является для 
Шнитке наиболее подходящим музыкальным 
символом зла, «всякой чертовщины». Танго 
выступает здесь в качестве культурного кода 
пошлости, грубой вульгарности, банальной 
доступности. Это символ разложения высокой 



61

⇒  Теория искусства

культуры, падения искусства и наступления 
эпохи торжества массовой культуры. И это 
подлинный лик дьявола: «эстрадно-страстный 
голос, доходчивая мелодия, чувственно-
развязный синкопический ритм аккомпа-
немента, явная тональность (соль-минор), 
танцевальные квадраты структуры, под стать 
всему – солирующие саксофоны и томные 
глиссандо у солистки. И на эту музыку кладут-
ся самые ужасающие, какие-то средневековые 
слова, каких не встретишь, скажем, в класси-
ческом «Фаусте» Гёте» [9, с. 181].

Эффект контраста создает финальный 
эпизод – хорал, написанный на текст Первого 
Послания апостола Петра (1 Послан. Петра, 
5: 8–9): «Seid nüchtern und wachet, denn euer 
Widersacher, der Teufel, geht umher wie ein brül-
lender Löwe und suchet, welchen er verschlinge: 
Dem widerstehet fest im Glauben» («Бодрствуй-
те и бдите, ибо дьявол, ваш супостат, бродит, 
как рыкающий лев, ища, кого поглотить. 
Противоборствуйте ему твердою верою»). 
Во-первых, здесь задается стилистическая 
и жанровая оппозиция, достаточно отчетливо 
воспринимаемая на слух: эстрадное танго – 
хорал в баховском стиле. Как уже отмечалось 
выше, Шнитке часто использовал данную 
оппозицию в своих сочинениях, самым из-
вестным примером чему выступает Кончерто 
гроссо № 1, где барочная тема контрастирует 
с танго. Средствами полистилистики дости-
гается эффект полихронии – соприсутствия 
и взаимопроникновения гетерогенных вре-
менных и культурно-исторических пластов. 
Во-вторых, противопоставление Послания 
апостола Петра эстрадному танго создает до-
полнительный символический эффект: по-
сле погружения в бездну зла утверждается 
устремленность к вечности. Наконец, в‑тре-
тьих, следует обратить внимание, что заклю-
чительный и возвышенный хорал исполня-
ется четырьмя солистами, в числе которых 
Фауст и два Мефистофеля. Получается, что 
глубоко религиозный текст поется в основном 
голосами, исполнявшими дьявола и злодея-
чернокнижника…  Это обстоятельство не мо-
жет не вызывать некоторых подозрений. Если 

внимательно прислушаться, то и в исполнении 
финального хорала можно заметить некото-
рый перегиб, перебор: слишком уж преуве-
личенно нравоучительно звучит здесь цитата 
из Послания апостола Петра, слишком вы-
сокий регистр берется солистами, слишком 
громко, оглушающе звучит оркестр, слишком 
мощно ревут трубы и гремят ударные…  Мы 
уже сталкивались с таким приемом в Кантате: 
в Молитве, в кульминационной части, хор так-
же поет чрезмерно громко и – в дополнение 
ко всему – заглушается ревом духовых и гро-
мыханием ударных. И в финальном эпизоде 
композитор снова сознательно создает эффект 
несоответствия текста и музыки. Все это по-
рождает оттенок двусмысленности, амбива-
лентности, семантической и символической 
зыбкости. Эпизод, который по своему тексто-
вому содержанию должен был бы выражать 
устремленность к трансцендентному, на деле 
носит трансгрессивный характер. Границы 
между «добром» и «злом», дьявольским и бо-
жественным не то чтобы совсем стираются, 
но постоянно колеблются, обнаруживая 
тенденцию к взаимопереходу. В этом пла-
не значимо завершения финального хора-
ла (и одновременно – всей Кантаты): после 
кульминационного, максимально громкого 
исполнения темы звучит простая, состоящая 
из нескольких тактов мелодия, сопровождае-
мая метрономом. Мелодия постепенно затиха-
ет, остается один отсчитывающий такты ме-
троном. Данный тип окончания – достаточно 
часто применяемый Шнитке – осуществляет 
нейтрализацию музыкального материала. 
Грандиозная и одновременно двусмысленная 
хоральная концовка сводится на нет, перечер-
кивается звучанием последних нескольких 
секунд. Остающийся метроном напоминает 
звук механических часов, которые, в конце 
концов, тоже затихают. Часы стоят. Die Uhr 
steht still.

Часы – базовая метафора западной куль-
туры. Так же, как центральная для Кантаты 
проблема души и тела, – фундаментальная 
оппозиция европейской, «фаустовской» куль-
туры. В своей книге о Шнитке музыковед 



62

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 4 (108) июль – август ⇒

В. Н. Холопова отмечает: «Шпенглер в «За-
кате Европы» представил Фауста в качестве 
прототипа западного человека, с его стрем-
лением к деятельности, технике и завоевани-
ям. «У каждого художника должен быть свой 
«Фауст», – такова аксиома европейского ис-
кусства. Альфред Шнитке с молодых лет был 
заворожен образом Фауста, и это достаточно 
свидетельствует о коренном его европеизме. 
Сама полюсность его мышления – видишь 
хорошее, ищи плохое, видишь плохое, ищи 
хорошее (что он распространил даже на цер-
ковь), – философская диалектика добра и зла 
в его музыке уже давно вылепили в нем об-
разы фаустовских противоположностей» [9, 
с. 176].

Создавший термин «фаустовская культу-
ра» Освальд Шпенглер в сопоставительной та-
блице периодов различных культур указывает 
приблизительное время завершения, гибели 
европейской цивилизации: после 2200 года. 
Вспомним здесь также Ницше, который воз-
вестил «восхождение нигилизма как историю 
двух ближайших столетий». Этот период – 
с 2000 по 2200 гг. – может быть охарактери-
зован как «оставшееся время» фаустовской 
цивилизации. Для этого времени характерен 
«распад организмов народов и превращение 
в аморфную людскую массу» [10, с. 86]. Затем, 
после 2200 г., последуют «окончание и распад 
империалистического механизма: империя 
становится добычей юных народов и завоева-
телей» [10, с. 86]. Ницше так описывает опыт 
оставшегося времени западной цивилизации: 
«Вся наша европейская культура давно уже, 
в муке напряжения (растущего век от века), 
движется словно к катастрофе: тревожно, 
неволей, очертя голову; рекою, стремящейся 
к своему исходу, уже не помнящей себя, кото-
рой страшно опомниться» [7, с. 31]. В Кантате 
Шнитке показано как это движение фаустов-
ской культуры к катастрофическому финалу, 
так и сам финал.

В завершение интересно будет сопоста-
вить Фауста Шнитке с другой современной, 
на этот раз, кинематографической версией – 
с «Фаустом» А. Сокурова (2011). У Шнитке 

Фауст физически гибнет, и некоторая неяс-
ность и недоговоренность остается только 
в отношении судьбы его души. У Сокурова 
Фауст избегает даже физической смерти. По-
сле убийства матери Маргариты и соблазне-
ния Маргариты происходит трансформация 
пространства: обычное, земное пространство 
преобразуется в область загробного мира, 
населенного чудовищами-мертвецами. Там 
Фауст встречает убитого им Валентина. Транс-
формация происходит и с самим Фаустом: 
из меланхоличного, потерявшего смысл жиз-
ни средневекового доктора он превращает-
ся в самоуверенного, жаждущего действий 
и свершений человека Нового времени. Одно-
временно происходит еще одна трансформа-
ция времени. Первая трансформация связана 
с пробуждением Фауста в доме Маргариты. 
Здесь время останавливается: «Часы стоят. 
Упала стрелка». «Die Uhr steht still. Der Zeiger 
fällt». Фауст оказывает вне времени. Однако 
после того, как Фауст объясняет загадку фон-
тана и покидает Мефистофеля (Маврикия), 
опыт времени снова меняется. Теперь пере-
живание времени характеризуется с помощью 
слова «vorbei»: «Vorbei! Vorbei, als nie gewesen» 
(«Прошло! Прошло, как не бывало!»). Мефи-
стофель не приемлет этот новый временной 
модус, отвергая его скептическим: «Прошло…  
Какое глупое слово!». «Vorbei… Ein dummes 
Wort». Сразу после этого Фауст слышит во-
прошающий призыв Маргариты с неба, по-
вторяемый дважды: «Куда ты идешь?» («Wo-
hin gehst du?»). Вопрос Маргариты в данном 
случае – это не вопрос о конкретном месте 
(«куда ты собрался?»). Это метафизический 
вопрос, вопрос о смысле пути. Этот вопрос 
подобен вопросу Бога к Адаму после гре-
хопадения: «Где ты?». Это также не вопрос 
о месте, но вопрос о положении по отноше-
нию к бытию, об изменившемся положении 
Адама в бытии. Так же и вопрос Маргариты 
адресован фаустовской душе, фаустовской 
цивилизации в целом: «Куда ты идешь? Каков 
смысл твоего пути?». Этот вопрос призывает 
остановиться и задуматься. Но Фауст не оста-
навливается. Он дает на этот вопрос харак-



63

⇒  Теория искусства

терный фаустовский ответ: «Dahin! Weiter! 
Immer weiter!» («Туда! Дальше и дальше!»). 
Это путь ради самого пути. Движение ради 
движения. Бесконечность ради бесконечно-
сти. Таким образом, обновленный и изменив-
шийся Фауст отклоняет как безвременность 
Мефистофеля, так и вечность, к которой его 
зовет Маргарита. Фауст отвергает как веч-
ную смерть, так и вечную жизнь. В финале 
представлено зарождение фаустовской души, 
пробуждение характерной для нее устремлен-
ности в бесконечные дали. Мрачное Сред-
невековье остается позади: vorbei. Впереди – 
столетия новой фаустовской культуры с ее 
открытиями и завоеваниями. Но это начало, 
в котором уже содержится указание на его 
конец. Устремлению в абстрактную и пустую 
беспредельность («Weiter! Immer weiter!») со-

ответствует понимание времени как бесконеч-
ного и абстрактного течения сменяющих друг 
друга «теперь». Это время, которое постоянно 
проходит, это перманентное vorbei. И в такой 
конструкции времени содержится установка 
на его неизбежную самоисчерпанность. У Гете 
Мефистофель замечает по этому поводу: «Vor-
bei und reines Nicht, vollkommnes Einerlei» [11, 
р. 204]. («Прошло и чистое Ничто совершенно 
равнозначны»). Здесь уже заложен исток гря-
дущего европейского нигилизма.

В целом фильм Сокурова изображает 
«оставшееся время» европейского Средне-
вековья. В Кантате Шнитке представлено 
«оставшееся время» европейской цивили-
зации. Проблема времени выступает здесь 
в качестве основного содержания художе-
ственного произведения.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Агамбен Дж. Оставшееся время: Комментарий к Посланию к Римлянам. Москва: Новое 

литературное обозрение, 2018. 224 с.

2.	 Бахтин М.М. Творчество Франсуа Рабле и народная культура средневековья и Ренессанса. Москва: 
Эксмо, 2015. 640 с.

3.	 Белый А. Душа самосознающая. Москва: Канон+, 1999. 560 с. 

4.	 Беседы с Альфредом Шнитке. / Ред. А.В. Ивашкин. Москва: Классика XXI века, 2003. 320 с.

5.	 Легенда о докторе Фаусте. / Ред. В.М. Жирмунский. Москва: Наука, 1978. 424 с.

6.	 Лосев А.Ф. Музыка как предмет логики. Из ранних произведений. Москва: Правда, 1990. С. 195–393.

7.	 Ницше Ф. Воля к власти. Опыт переоценки всех ценностей. Москва: Культурная революция, 2016. 
824 с. 

8.	 Фаритов В.Т. Философские аспекты музыкальных произведений А. Шнитке (музыка и философия) 
// Культура и искусство. 2017. № 3. С. 292–303. 

9.	 Холопова В.Н., Чигарева Е.И. Композитор Альфред Шнитке. Челябинск: Аркаим, 2003. 256 с.

10.	 Шпенглер О. Закат Европы. Минск: Харвест; Москва: АСТ, 2000. 1376 с.

11.	 Goethe J.W. Faust. Der Tragödie Zweiter Teil. Stuttgart: Reclam, 2001.

R e f e r e n c e s
1.	 Agamben J. Remaining Time: A Commentary on the Epistle to the Romans. Moscow: New Literary Review, 

2018. 224 p. (In Russ.)

2.	 Bakhtin M. Creativity of Francois Rabelais and folk culture of the Middle Ages and the Renaissance.Mos-
cow: Eksmo, 2015. 640 p. (In Russ.)

3.	 Bely A. Self-conscious soul. The soul is self-conscious. Moscow: Kanon+, 1999. 560 p. (In Russ.)

4.	 Conversations with Alfred Schnittke. A.V. Ivashkin. Moscow: Classics of the XXI century, 2003. 320 p. (In Russ.)



64

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 4 (108) июль – август ⇒

5.	 The legend of Dr. Faust. ed. V.M. Zhirmunsky. Moscow: Nauka, 1978. 424 p. (In Russ.)

6.	 Losev A.F. Music as a subject of logic. From early works. Moscow: Pravda, 1990. S. 195-393. (In Russ.)

7.	 Nietzsche F. Will to power. The experience of reassessing all values. Moscow: Cultural Revolution, 2016. 
824 p. (In Russ.)

8.	 Faritov V.T. Philosophical aspects of A. Schnittke’s musical works (music and philosophy). Culture and Art. 
2017. No. 3. P. 292–303. (In Russ.)

9.	 Kholopova V.N. Composer Alfred Schnittke. V.N. Kholopova, E. Chigareva. Chelyabinsk: Akraim, 2003. 
256 p. (In Russ.)

10.	 Spengler O. Decline of Europe. Minsk: Harvest, Moscow: AST, 2000. 1376 p. (In Russ.)

11.	 Goethe J.W. Faust. Der Tragödie Zweiter Teil. Stuttgart: Reclam, 2001.

*

Поступила в редакцию 24.06.2022

ВИПУЛИС ИРИНА ВИКТОРОВНА – кандидат культурологии, доцент кафедры телевидения и радиовещания 
Академии медиаиндустрии 

VIPULIS IRINA VIKTOROVNA – PhD in Cultural Studies, Associate Professor of the Department of Television 
and Radio Broadcasting media industry academies

© Випулис И.В., 2022


