
27

⇒  Теория  и  история культуры

КОНЦЕПТУАЛИЗАЦИЯ ЖИЗНЕННОГО 
МИРА В ПРЕДМЕТНОМ ПРОСТРАНСТВЕ 

КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКОГО ЗНАНИЯ

УДК 008 : 001.8
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-4108-27-34

И . Б .   П р ж и л е н с к а я 
Московский педагогический государственный университет (МПГУ), Москва, Российская Федерация  
e-mail: prz-irina@mail.ru 

Аннотация: В статье рассматривается проблема концептуализации жизненного мира в предмет-
ном пространстве культурологического знания. Исследуются эвристические возможности, онто-
логические основания и методологические следствия транзита теоретического конструкта «жиз-
ненный мир» из трансцендентальной феноменологии Э. Гуссерля, интерпретативной социологии 
А. Щюца, теории коммуникативного действия Ю. Хабермаса. Существенную часть статьи занима-
ет также анализ работ китайского исследователя Х. Ю и его европейских коллег Б. Вальденфельса, 
П. Брауна, Э Строкера, Н. Хилти, в которых подробно разбираются трудности, возникающие при 
использовании понятия жизненного мира в культурологических, социологических и антропологи-
ческих исследованиях. Итогом анализа становится вывод о несомненном отличии культурологиче-
ской концептуализации жизненного мира от философской и социологической и обоснование теоре-
тической и эвристической эффективности использования данного понятия в исследованиях куль-
турных явлений и процессов, а также – в междисциплинарных и трансдисциплинарных исследова-
ниях, предметная область которых включает в себя культурные процессы и явления.

Ключевые слова: жизненный мир, культура, методология, феноменология, культурология, рефлек-
сивный модерн, горизонт возможностей, интенциональность, множественность культур, дотеоре-
тическое понятие.

Для цитирования: Пржиленская И. Б. Концептуализация жизненного мира в предметном про-
странстве культурологического знания // Вестник Московского государственного университе-
та культуры и искусств. 2022. № 4 (108). С. 27-34. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-4108-27-34

LIFE WORLD AND ITS CONCEPTUALIZATION  
IN THE SUBJECT SPACE OF CULTURAL KNOWLEDGE

I r i n a  B .  P r z h i l e n s k a y a
Moscow Pedagogical State University (MPGU), Moscow, Russian Federation 
e-mail: prz-irina@mail.ru 

ПРЖИЛЕНСКАЯ ИРИНА БОРИСОВНА – доктор социологических наук, заведующий кафедрой 
культурологии, Московский педагогический государственный университет (МПГУ) 

PRZHILENSKAYA IRINA BORISOVNA – Doctor of Social Sciences, Head of the Department of Culturology, 
Moscow Pedagogical State University (MPGU)

© Пржиленская И.Б., 2022



28

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 4 (108) июль – август ⇒

«Жизненный мир» (нем. Lebenswelt) 
из простого словосочетания превратился 
в философское понятие, а затем и в научный 
термин, имеющий хождение в социологии, 
культурологии и ряде других социогуманитар-
ных наук благодаря Э. Гуссерлю. В 1936 году 
вышел в свет его работа «Кризис европейских 
наук и трансцендентальная феноменология», 
в которой понятие жизненного мира было 
введено для преодоления трудностей, возник-
ших в теории познания и философии науки 
в связи с неопределенностью таких понятий, 
как «реальность», «истина», «обоснованность» 
и др. Чем сложнее становились схемы соеди-
нения теоретических абстракций и экспери-
ментальных измерений в стремительно разви-
вающемся естествознании, тем труднее было 
разобраться в явных и неявных допущениях, 
принятых в разное время и по разному поводу 
теоретиками и экспериментаторами. Попытки 
выявить и описать эти допущения привели 
Э. Гуссерля к стремлению реконструировать 
не только научные, но и донаучные основания 
науки. Жизненный мир мыслится основопо-
ложником феноменологии как дотеоретиче-
ский и донаучный, он состоит из значений 
и смыслов, которые мы приписываем вещам 
и событиям. Э. Гуссерль видит в нем забытый 
смысловой фундамент естествознания, кото-

рый делает возможным фоновое понимание, 
благодаря которому, в свою очередь. научная 
объективизация знания становится осмыс-
ленной [1, с. 74].

Гуссерль изучал феномены сознания, беря 
в качестве примера мышление как таковое, 
при этом вполне в духе немецкой философ-
ской традиции различая теоретическое и по-
вседневное. Но когда его мысли заинтересо-
вали социологов, они обратились к понятию 
повседневности как к подлинному источни-
ку вдохновения. А. Щюц, признавая зависи-
мость собственных идей от феноменологии 
Э. Гуссерля, создал свое собственное учение 
о жизненном мире, получившее название 
феноменологической или интерпретативной 
социологии. Одни понятия трансценденталь-
ной феноменологии остались «за кадром», 
другие оказались переосмыслены и перео-
пределены. Среди унаследованных терминов, 
помимо самого концепта жизненного мира, 
в социологии А. Щюца важную роль играют 
понятия повседневности, интенционально-
сти, тематизации, горизонта и др. Но – по-
мимо гуссерлианской феноменологии – здесь 
чувствуется влияние социологов М. Вебера, 
Дж. Г. Мида, Т. Парсонса, что делает рассма-
триваемую концепцию полноправной соци-
ологической теорией.

Abstract: The article deals with the problem of conceptualization of the life world in the subject space of cul-
tural knowledge. Heuristic possibilities, ontological foundations and methodological consequences of the 
transit of the theoretical construct “life world” from E. Husserl’s transcendental phenomenology, A. Schutz’s 
interpretive sociology, and J. Habermas’s theory of communicative action are studied. An essential part of 
the article is also occupied by the analysis of the works of the Chinese researcher H. Yu and his European 
colleagues B. Waldenfels, P. Braun, E Stroker, N. Hilty, which analyze in detail the difficulties that arise when 
using the concept of the life world in cultural, sociological and anthropological studies. The result of the anal-
ysis is the conclusion about the undoubted difference between the culturological conceptualization of the 
life world from the philosophical and sociological ones, as well as the undoubted theoretical and heuristic 
effectiveness of using this concept in studies of cultural phenomena and processes, as well as in interdisci-
plinary and transdisciplinary studies, the subject area of which includes cultural processes and phenomena.

Keywords: life world, culture, methodology, phenomenology, cultural studies, reflective modernization, hori-
zon of possibilities, intentionality, multiplicity of culture, pre-theoretical concept.

For citation: Przhilenskaya I. B. Life world and its conceptualization in the subject space of cultural knowl-
edge. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 4 (108), 
pp. 27-34. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-4108-27-34



29

⇒  Теория  и  история культуры

Таким о бразом,  дисциплинарно-
теоретическая адаптация философского по-
нятия к предметному пространству социоло-
гии прописана и обоснована, хотя для этого 
пришлось разработать новые методы социо-
логического исследования и фактически ини-
циировать создание качественной социологии, 
обозначив всю предшествующую как количе-
ственную. Поскольку в культурологии не было 
своего Щюца, вопрос о том, в какой степени 
обращающиеся к понятию жизненного мира 
исследователи культуры используют концепту-
альные наработки гуссерлианской философии, 
а в какой придерживаются доктринальных ос-
нов интерпретативной социологии, остается 
открытым и обсуждаемым.

Одним из тех, кто обращается к теме эври-
стических возможностей понятия жизненно-
го мира в культурологии, является китайский 
исследователь Чун-чи Ю (Chung-chi Yu). Он 
сопоставляет концепции Э. Гуссерля и А. Щюца 
на предмет их релевантности культурологи-
ческой проблематике, а также – их способно-
сти объяснять явления культуры и описывать 
объекты культурной реальности. По мнению 
Ч. Ю, в концептуальном пространстве куль-
турологического знания понятие жизненного 
мира присутствует не в гуссерлевской, а в щю-
цевской редакции.

Исходя из очевидного и неоспоримого 
факта сосуществования различных культур, 
он делает вывод о том, что это обстоятель-
ство может быть учтено лишь в рамках под-
хода А. Щюца, который понимал жизненный 
мир как область практики с социальными 
и культурными характеристиками. «В отли-
чие от Гуссерля, – отмечает Ч. Ю, – Шюц инте-
грирует культурные различия в свою теорию 
жизненного мира…  Основываясь на своем 
стремлении заложить основы социальных 
наук, Шюц сначала представляет жизненный 
мир как мир практики и социальности, а за-
тем в своих более поздних работах, осознавая 
важность культуры, он переформулирует жиз-
ненный мир как мир практики в социокуль-
турный мир. Поскольку каждый жизненный 
мир имеет свою особую культуру, отсюда сле-

дует, что жизненные миры отличаются друг 
от друга» [7, с. 181].

Ч. Ю рассматривает обе концепции жиз-
ненного мира – гуссерлевскую и щюцевскую – 
как европоцентричные. Более того, он ссыла-
ется на Б. Вальденфельса, в работах которого 
аргументируется тезис о связи европоцентриз-
ма со специфически феноменологической те-
матизацией проблемы оснований, которая 
в большей степени проявляется в концептуа-
лизации жизненного мира Э. Гуссерлем, нежели 
А. Щюцем [6]. Ч. Ю задается вопросом о том, 
как могла бы выглядеть новая концепция отно-
сительно взаимосвязи между жизненным ми-
ром и культурными различиями без идеи обо-
снования. Из двух возможных ответов, один 
из которых сводится к тезису о множествен-
ности жизненных миров, а второй утверждает 
универсальность одного единственного жиз-
ненного мира, китайский исследователь, несмо-
тря на различия между культурами, выбирает 
первый. При этом он обосновывает свой выбор 
ссылкой на другую работу Б. Вальденфельса, где 
последний доказывает, что идея универсально-
сти вовсе не является нежелательной, если мы 
можем допустить парадокс «универсализации 
во множественном числе» (Universalisierung im 
Plural) [6]. Нельзя, по мнению Б. Вальденфель-
са, утверждать, что культура создает порядок. 
Напротив, именно культура порождает стрем-
ление к универсализации своих оснований, 
которые вовсе не универсальны. «Универсаль-
ность, – пишет Ч. Ю, – является результатом 
универсализации и без исключения порожде-
на определенной культурой, она не может 
не оставаться контекстной. Если мы увидим, 
что каждая культура имеет свой способ уни-
версализации и свою идею универсальности, 
нет причин, по которым этот способ универ-
сализации следует отвергать и не признавать 
ее идею универсальности» [7, с. 186].

Ч. Ю убежден, что понятие жизненного 
мира применимо в исследованиях культуры 
только в контексте преодоления дихотомии 
«уникальное – универсальное». Множествен-
ность культур в обязательном порядке порож-
дает и множественность жизненных миров, 



30

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 4 (108) июль – август ⇒

хотя в эпоху глобализации культуры активно 
взаимодействуют и взаимно обогащают друг 
друга. Результатом взаимодействия, по мнению 
Ч. Ю, неизбежно станет общий для всех людей 
культурный мир с общепринятыми нормами 
и ценностями. Но при этом важно, подчерки-
вает китайский исследователь, чтобы форми-
рование единого культурного пространства 
осуществлялось не за счет экспансии более 
развитых обществ, стремящихся навязать свою 
культуру всем остальным, а лишь посредством 
взаимного признания и понимания.

В более поздних своих работах Ч. Ю пе-
реходит к анализу специфики культурных 
объектов с точки зрения концептуализации 
жизненного мира. Э. Гуссерль полагал, что в ос-
нове единого и универсального жизненного 
мира человека лежат не менее универсальные 
структуры сознания и основанные на этом 
структуры повседневного опыта. «Даже если 
мы согласны с тем, что встреча с культурными 
объектами – знакомыми или незнакомыми – 
обозначает встречу с интенциональной струк-
турой, это не означает, что каждый раз, когда 
мы сталкиваемся с культурными объектами, 
мы становимся свидетелями общности всех 
культурных объектов только из-за лежащей 
за ними универсальной структуры. Разноо-
бразие культурных объектов делает так, что, 
в частности, встречаясь с незнакомыми, мы 
становимся свидетелями непонятных свойств 
в них. По мере того, как мы знакомимся с ними 
лучше, узнаем об их значении, мы расширяем 
свой кругозор познания» [8, c. 539]. Таким об-
разом, говоря об универсалиях культуры, мы 
не отрицаем многообразия культур, но лишь 
признаем факт того, что все культуры имеют 
схожие признаки и даже схожую структуру. 
Но при этом мы понимаем, что содержание 
жизненного мира определяется содержанием 
значений и смыслов, составляющих специфи-
ку культур, и у каждой такой культуры набор 
значений и смыслов будет различным.

Дальнейшее прояснение эвристических 
возможностей понятия жизненного мира 
в исследованиях культуры целесообразно на-
править на анализ примеров его рассмотре-

ния в современной научной литературе в связи 
с понятием культуры. Результатом данного ана-
лиза становятся примеры соотнесения данного 
термина с понятиями научности, рационально-
сти, неопределенности, риска и даже безопас-
ности. П. Браун, исследующий понятие риска 
в сфере заботы о здоровье человека и ана-
лизирующий в этой связи прогностические 
возможности современных теорий действия, 
предложил использовать концепт жизненного 
мира как действенную альтернативу понятию 
рациональности [3]. Преимуществом данного 
концепта является, по его мнению, возмож-
ность многофакторного анализа, в котором 
тремя равноправными факторами выступают 
культура, общество и идентичность, в то время 
как классические концептуальные конструк-
ции, основанные на тематизации рационально-
сти, основывались лишь на учете одного из них, 
главным образом, социального.

П. Браун обращает внимание на значение 
культурных процессов, результатом которых 
становится формирование социальных фрей-
мов и легитимации. Концепция жизненного 
мира как символического универсума, обуслов-
ленного культурой, позволяет лучше понять 
социальные и психологические механизмы 
осознания индивидами своих возможностей 
заботы о собственном здоровье, внутреннем 
равновесии и благополучии, в то время как 
обсуждение этих проблем в контексте теории 
рационального действия представляется ему 
малопродуктивным.

В концепции П. Брауна важные функции 
выполняет феноменологическое по своей сути 
понятие горизонта будущих возможностей. 
Само понятие горизонта будущих возможно-
стей П. Браун заимствует у Ю. Хабермаса, чью 
интерпретацию понятия жизненного мира так-
же можно считать и социально-философской, 
и социологической, и культурологической. Бо-
лее того, концепция Ю. Хабермаса дает инте-
ресный вариант теоретического осмысления 
и практической операционализации отноше-
ний общества и культуры: немецкий исследова-
тель соотносит общество, культуру и идентич-
ность с тремя измерениями жизненного мира.



31

⇒  Теория  и  история культуры

Предложенная автором теории коммуни-
кативного действия формула общества «си-
стема + жизненный мир», обычно трактуемая 
самим автором и его последователем как соеди-
нение двух социально-теоретических понятий, 
вполне может быть истолкована в духе междис-
циплинарности или даже трансдисциплинар-
ности. Во многом это соответствует духу тео-
ретизирования Ю. Хабермаса, не признающего 
различения между философией и социологией 
и описывающего жизненный мир в контексте 
социальной динамики и понятия горизонта 
будущих возможностей. «Такая динамика, – 
писал Ю. Хабермас, – изменяет горизонты жиз-
ненного мира, звенья социальной интеграции, 
свободные пространства для разнообразных 
жизненных миров и индивидуальных жиз-
ненных проектов. Укрепление или ослабление 
границ еще ничего не говорит об открытости 
или закрытости сообщества. В этом отношении 
интересна не столько непрерывность границ, 
сколько интерференция двух форм координа-
ции социального действия – “сетей” и “жизнен-
ных миров”» [2, c.127].

П. Браун критически оценивает теорию 
концептуализации жизненного мира Ю. Ха-
бермаса, хотя и признает ее влияние на свои 
построения. Преодолеть избыточный соци-
ологизм теории социального действия ему 
помогают работы таких авторов, как Г. Мел-
леринг (2001), Т. Хорлик-Джонса и Зинн (2008), 
что позволяет углубить психологическое 
и экзистенциально-личностное измерения 
понятий горизонта будущих возможностей 
и самого жизненного мира. Эта инициатива 
продиктована спецификой предмета исследова-
ния – связи здоровья человека и его внутренне-
го мира, где эмоциональное встречается с раци-
ональным, а социальное с экзистенциальным 
и психологическим. Именно так понятия го-
ризонта будущих возможностей и жизненного 
мира оказываются связаны с понятиями нео-
пределенности, уязвимости, риска и надежды.

Следуя феноменологической традиции, 
П. Браун выносит за скобки понятие неопре-
деленности. Ему это удается при помощи об-
ращения к таким формам внутреннего опы-

та, как доверие и надежда, хотя он и осознает 
ограничения, налагаемые более широкими 
культурными нарративами и социальными 
обязательствами. В качестве примера здесь 
берется надежда на неопределенное будущее, 
испытываемая индивидами в контексте при-
зрака ракового заболевания; анализ этой на-
дежды как раз и расщепляется по трем линиям 
жизненного мира: общества, культуры и иден-
тичности. «Словарь надежды, – пишет П. Бра-
ун, – стал возможным благодаря более ши-
рокому культурному дискурсу, посредством 
которого рассматриваются понятия истины 
и на которых основывается категоризация; 
где надежды также могут быть оправданы, 
востребованы или подорваны в результате 
взаимодействия и более широкого соци-
ального опыта (общество Хабермаса); и где 
надежда в определенных условиях кажется 
(не) подлинной в свете социализированной 
идентичности человека, укорененной в его 
социобиографии» [3, c. 342]. П. Браун убе-
жден в неэффективности любых концептуа-
лизаций «индивидуальной» рациональности: 
невозможно понять и объяснить причины 
возникновения и исчезновения доверия как 
на индивидуальном, так и на коллективном 
уровне, если не проследить их культурные 
корни и культурные смыслы, позволяющие 
оценить значение этих феноменов. Хоро-
ший пример, подтверждающий рассужде-
ния П. Брауна, дают материалы исследова-
ний коллективного недоверия к вакцинации 
от вируса CARS COVID 19 и значения куль-
турных особенностей этого процесса в раз-
ных странах мира. Таким образом, П. Браун 
фиксирует посредством понятия жизненно-
го мира его интерсубъективность с отсыл-
кой к культуре, а не к обществу. Понимание 
другого не в описании им действительности 
или в объяснении им отдельных наблюдае-
мых явлений, а в стремлении этого другого 
совладать с неопределенностью через наде-
жду, доверие и другие подобные средства – вот 
какова, по мнению П. Брауна, отличительная 
особенность концептуализации жизненного 
мира в предметном пространстве культуры.



32

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 4 (108) июль – август ⇒

Анализируя возможности рассмотрения 
жизненного мира как культурного феномена, 
немецкий исследователь Э. Строкер [5] разве-
ивает миф о естественнонаучном происхожде-
нии этого понятия. В трансцендентальной фе-
номенологии Э. Гуссерля жизненный мир опре-
делялся как нечто естественное, но не в смысле 
отнесения его к ведомству естествознания, 
а в связи с понятием естественной установки, 
которая связана в единой теоретической кон-
струкции с понятиями сознания и феноменоло-
гической редукции. Между тем само обращение 
к понятию жизненного мира даже у осново-
положника феноменологии давало основание 
видеть связь сознания с культурой. «Жизнен-
ный мир, – отмечает Э. Строкер, – на первый 
взгляд воспринимаемый как мир, в котором мы 
живем, как мир, постоянно присутствующий 
в нашей жизни, данный нам не рефлексивно, 
но, несмотря на свою данность, он является 
не просто естественным, а культурным ми-
ром, поскольку мы погружены в него вместе 
со всей нашей деятельностью, направленной 
на реализацию целей в соответствии с ценно-
стями и нормами, присущими любой из сфер 
практической жизни» [5, c.303–304].

Э. Гуссерль придавал значение тому, что 
жизненный мир является донаучным – иначе его 
нельзя было бы использовать при решении про-
блемы оснований. Как утверждает Э. Строкер, 
предикат «донаучный» может функциониро-
вать здесь только как квалификатор, потому что 
в феноменологической теории он не становится 
научным даже после возникновения и успешно-
го развития науки. По ее мнению, даже архаич-
ные культуры и порождаемый ими жизненный 
мир нельзя квалифицировать как донаучный, 
потому что развитие этих культур не предпо-
лагает неизбежного возникновения науки. Как 
известно, лишь в рамках одной культуры – ев-
ропейской – итогом стала современная наука, 
а тезис о едином столбовом пути цивилизации 
пока не признан фактом. Поэтому жизненный 
мир архаичной культуры не является ни науч-
ным, ни донаучным. И лишь реконструкция 
истоков геометрии или предыстории галиле-
евской механики могут позволить рассуждать 

о донаучном жизненном мире. Но этот взгляд, 
утверждает Э. Строкер, изначально является 
ретроспективным: приоритет жизненного мира 
в качестве донаучного может быть представлен 
либо как временной и исторический приоритет, 
либо как систематический.

Актуализация понятия жизненного мира 
как собственно-культурологического возраста-
ет в исследованиях социальных и культурных 
эффектов современности. Жизнь современного 
человека – это, как правило, жизнь в быстро 
меняющемся мире. Специфику внутреннего 
восприятия этого образа жизни можно ос-
мыслить при помощи понятий психологии, 
обращаясь к понятиям ментальности, лично-
сти, самосознания. Социологи в этом случае 
чаще всего говорят о внутренней мобильности 
и прекарности. Несмотря на наличие несколь-
ких альтернатив следует признать, что в куль-
турологии понятие жизненного мира вполне 
подходит для описания того динамичного 
состояния, в котором, как правило, помимо 
собственной воли пребывает современный че-
ловек. Удачный пример такого использования 
интересующего нас концепта дает швейцар-
ский исследователь Н. Хилти, который вводит 
понятия мульти-локальности применительно 
к жизни и, как следствие, мульти-локального 
жизненного мира (мulti-local lifeworlds) [4].

Явление жизни в разных местах, харак-
терное, прежде всего, для современного Ев-
росоюза, стало возможно благодаря разви-
тию возможностей современного транспорта 
и постиндустриальной экономики. Как и все 
остальные явления человеческой жизни, оно 
имеет – помимо антропологического, психо-
логического, социального и экономического – 
также культурное содержание. Более того, как 
показало исследование Н. Хилти, будучи вы-
звано экономической необходимостью и до-
ставляя ведущим такой образ жизни индиви-
дуальные страдания, это явление признается 
культурно-продуктивным, хотя, доведенное 
до крайней формы, становится антропологи-
чески разрушительным.

Н. Хилти с  самого нача ла своего 
(в общем-то, социолого-культурологического) 



33

⇒  Теория  и  история культуры

исследования декларирует приверженность тео-
рии жизненного мира А. Щюца и качественных 
методов, в частности, полуструктурированных 
интервью. При этом используются идеи Б. Ла-
тура и У. Бека, согласно которым социальные 
явления (позднего модерна) не могут быть объ-
яснены и поняты с помощью дихотомического 
мировоззрения. Можно даже рассматривать 
мульти-локальный жизненный мир в терминах 
теории рефлексивного модерна У. Бека, предла-
гавшего для описания культуры этой стадии 
модерна понятие «меланжевый феномен». Как 
к ткани типа меланж относят материалы, при 
изготовлении которых используют пряжу раз-
ного цвета, толщины и фактуры, так и социо-
культурные эффекты рефлексивного модерна 
прочитываются через знаки и символы, не об-
разующие единства.

Взаимосвязь жизненных ситуаций и со-
ответствующих культурных контекстов ока-
зывается актуальной для каждого индивида, 
поскольку культурный рисунок его жизненного 
мира фрагментарен, он составлен фрагмен-
тами, каждый из которых отсылает к одному 
из мест и имеет смысл только для этого от-
дельного человека. Окружающие разделяют 
с ним лишь один фрагмент его жизненного 
мира, что делает интерсубъективность также 
фрагментарной и непоследовательной. «Эм-
пирический взгляд на масштабы проявлений 
мульти-локальной жизни показывает удиви-
тельную сложность, амбивалентность и ди-
намику этого явления. Прежде всего, имен-
но серые зоны являются ключом к практике 
мульти-локального, которым уделяется особое 
внимание в исследовании. Это явление сопро-
тивляется упрощению оценок с использова-
нием противоположных терминов, таких как 
работа по сравнению с отдыхом, сила по срав-
нению с добровольностью или мобильность 
по сравнению с работой» [4, c.12]. Невозможно, 
по мнению автора, ни объяснить, ни описать 
сложность и причудливость внутренней жизни 
человека, проживающего в нескольких разных 
местах, не обращаясь к понятию жизненного 
мира, причем ставя его в контекст культуры, 
а не общества. Лишь множественность культур 

может объяснить множественность жизнен-
ных миров, совмещающихся в сознании одного 
и того же человека.

Следует отметить, что в работе показаны 
примеры анализа применения понятия жиз-
ненного мира в культурологических исследо-
ваниях, а также в исследованиях культурных 
процессов и явлений в смежных областях – 
социологии культуры, социологии коммуни-
каций, этносоциологии. Как было отмечено 
выше, значение и смысл жизненного мира 
первоначально были концептуализированы 
в философской системе Э. Гуссерля и в фено-
менологической социологии А. Щюца, но их 
использование для описания культурной жиз-
ни имеет существенные отличия, что и стало 
предметом рассмотрения в настоящем иссле-
довании. Разделяя известный тезис о том, что 
значение термина – это его употребление, автор 
приводит примеры, в которых данный термин 
используется в предметном пространстве куль-
турологического знания.

Подводя итог вышесказанному, можно 
заключить, что понятие жизненного мира 
не только возможно, но и необходимо исполь-
зовать в исследованиях культурных процес-
сов и явлений, а также культуры в целом. Что 
касается проблемы культурологической кон-
цептуализации жизненного мира, то здесь, не-
сомненно, приоритетным выступает опыт фе-
номенологической социологии, хотя и в транс-
цендентальной феноменологии есть еще нема-
ло теоретически и методологически ценного, 
что и показали сравнения жизненного мира 
с наукой, теорией и социальными системами. 
Обращение к культурным практикам, таким 
как оценка риска и принятие управленческого 
решения, а также сосуществование различ-
ных жизненных миров в сознании человека, 
периодически живущего в нескольких местах, 
подтверждают гипотезу о частичном совме-
щении методов культурологии и социологии. 
Таким образом, не только в изучении культуры 
методами культурологии, но и в междисципли-
нарных и трансдисциплинарных исследова-
ниях обращение к понятию жизненного мира 
оправдано и даже необходимо.



34

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 4 (108) июль – август ⇒

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Гуссерль Э. Кризис европейских наук и трансцендентальная феноменология. Санкт-Петербург: 

Владимир Даль, 2004. 400 с.

2.	 Хабермас Ю. Постнациональная констелляция и будущее демократии // Логос. № 4–5(39). 2003. С. 
105–152.

3.	 Brown, Patrick. From rationalities to lifeworlds: analysing the everyday handling of uncertainty and risk in 
terms of culture, society and identity, Health, Risk & Society, Vol. 18, Nos. 7–8. 2016. Pp. 335–347.

4.	 Hilti, Nicola. Multi-local lifeworlds: between movement and mooring. // Cultural Studies 30(3). February, 
2016. Pp.1–16 

5.	 Ströker, Elisabeth. Science and Lifeworld: A Problem of Cultural Change Human Studies. Vol. 20, No. 3 
(Jul., 1997), Pp. 303–314.

6.	 Yu, Chung-Chi. Life-World and Cultural Difference: Husserl, Schutz, and Waldenfels (Orbis Phaenomeno-
logicus Studien) Paperback – 1, Oct., 2019. Band 47.

7.	 Yu, Chung-Chi. Lifeworld, Cultural Difference and the Idea of Grounding. In: Carr D., Chan-Fai C. (eds) 
Space, Time, and Culture. Contributions to Phenomenology (In Cooperation with the Center for Advanced 
Research in Phenomenology), vol 51. Springer, Dordrecht. 2004.

8.	 Yu, Chung-Chi. Husserl and Schutz on Cultural Objects // Investigaciones Fenomenológicas, vol. Mono-
gráfico 7, 2018. Pp. 523–540.

R e f e r e n c e s
1.	 Husserl E. Crisis of European Sciences and Transcendental Phenomenology. St. Petersburg: Vladimir Dal, 

2004. 400 p. (In Russ.)

2.	 Habermas Yu. Postnational constellation and the future of democracy // Logos. No. 4–5(39). 2003. Pp. 
105–152. (In Russ.) 

3.	 Brown, Patrick. From rationalities to lifeworlds: analysing the everyday handling of uncertainty and risk in 
terms of culture, society and identity, Health, Risk & Society, Vol. 18, Nos. 7–8. 2016. Pp. 335–347.

4.	 Hilti, Nicola. Multi-local lifeworlds: between movement and mooring. // Cultural Studies 30(3). February, 
2016. Pp. 1–16 

5.	 Ströker, Elisabeth. Science and Lifeworld: A Problem of Cultural Change Human Studies. Vol. 20, No. 3 
(Jul., 1997), Pp. 303–314.

6.	 Yu, Chung-Chi. Life-World and Cultural Difference: Husserl, Schutz, and Waldenfels (Orbis Phaenomeno-
logicus Studien) Paperback – 1, Oct., 2019. Band 47.

7.	 Yu, Chung-Chi. Lifeworld, Cultural Difference and the Idea of Grounding. In: Carr D., Chan-Fai C. (eds) 
Space, Time, and Culture. Contributions to Phenomenology (In Cooperation with the Center for Advanced 
Research in Phenomenology), vol 51. Springer, Dordrecht. 2004.

8.	 Yu, Chung-Chi. Husserl and Schutz on Cultural Objects // Investigaciones Fenomenológicas, vol. Mono-
gráfico 7. 2018. Pp.523-540.

*

Поступила в редакцию 16.08.2022 ПУГАЧЕВА ЛЮДМИЛА ГЕННАДИЕВНА – доктор философских наук, доцент, профессор кафедры 
философии Московского государственного института культуры

PUGACHEVA LUDMILA GENNADIEVNA – Doctor of Philosophy, Associate Professor, Professor of the 
Department of Philosophy, Moscow State Institute of Culture

© Пугачева Л.Г., 2022


