
71

⇒  Теория искусства

ТЕЛО КАК АРТ-ОБЪЕКТ В СЕРИИ  
ФОТОГРАФИЙ ИРАНО-АМЕРИКАНСКОЙ 

ХУДОЖНИЦЫ ШИРИН НЕШАТ

УДК 77.041
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-4108-71-79

Н . В .   К а з у р о в а 
Музей антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН, Санкт-Петербург, Россия 
e-mail: kazurova@inbox.ru

Аннотация: Ширин Нешат широко известна как ирано-американский автор фотографий, видео-
инсталляций и полнометражных фильмов. Художница раз за разом идет на эксперимент и прео-
долевает узкие рамки отдельно взятых жанров визуальных искусств. Гибридность искусства Не-
шат заключается в постоянном поиске элементов, объединяющих разные аудиовизуальные медиа 
в пространственно-временном континууме между Западом и Востоком. Художница одновременно 
стремится к документальной точности и иносказательности. Основными проблемами, которых ка-
сается автор в своих произведениях, являются женский вопрос, гендерная сегрегация полов, при-
рода рождения насилия, историческое взаимодействие между традицией и модернизацией. Клю-
чом к прочтению ее работ выступает интерпретация телесного. В статье рассматривается женское 
тело как арт-объект в контексте иранской политической истории и культурной традиции в первой 
и принципиально важной для творчества Нешат серии фоторабот «Женщины Аллаха» (1993–1997), 
принесшей художнице мировую славу и определившей стиль и содержание ее последующих работ.

Ключевые слова: современное искусство, фотография, арт-объект, телесность, ислам, гендер, хид-
жаб, чадор, Иран, Ширин Нешат.

Для цитирования: Казурова Н.В. Тело как арт-объект в серии фотографий ирано-американской ху-
дожницы Ширин Нешат // Вестник Московского государственного университета культуры и ис-
кусств. 2022. №4 (108). С. 71-79. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-4108-71-79

THE BODY AS AN ART OBJECT IN A SERIES OF PHOTOGRAPHS 
BY IRANIAN-AMERICAN ARTIST SHIRIN NESHAT

N a t a l i a  V.  K a z u r o v a 
Peter the Great Museum of Anthropology and Ethnography (Kunstkamera) Russian Academy of Science,  
St. Petersburg, Russia 
e-mail: kazurova@inbox.ru

КАЗУРОВА НАТАЛЬЯ ВАЛЕРЬЕВНА – кандидат исторических наук, старший научный сотрудник 
Лаборатории музейных технологий, Музей антропологии и этнографии им. Петра Великого 
(Кунсткамера) РАН

KAZUROVA NATALIA VALERYEVNA – Ph.D., Candidate of Historical Sciences, Senior Research Fellow, 
Museum Technology Laboratory, Peter the Great Museum of Anthropology and Ethnography (Kunstkamera) 
Russian Academy of Science

© Казурова Н.В., 2022



72

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 4 (108) июль – август ⇒

Ширин Нешат – американская художница 
иранского происхождения, родившаяся в 1957 
в городе Казвине и уехавшая из Ирана изучать 
искусства в Калифорнийском университете 
в Беркли. Вернуться в страну ей помешали 
события Исламской революции (1978–1979). 
Оставшись в эмиграции, художница смогла 
вновь посетить родину лишь спустя двенад-
цать лет после провозглашения Исламской 
республики Иран (далее – ИРИ). По приезде 
в Иран Нешат столкнулась со страной, которую 
прежде не знала; оценка произошедших поли-
тических, социальных и культурных преобра-
зований в ИРИ подтолкнула художницу к твор-
честву. Она создает принесшую ей всемирную 
известность серию фотографий «Женщины 
Аллаха» (1993–1997), за которой последовали 
не менее тепло встреченные специалистами 
и публикой видеоинсталляции (1998–2022), 
фильмы «Женщины без мужчин» (2009) 
и «В поисках Умм Кульсум» (2017), постанов-
ка оперы «Аида» (2017). В последние годы Не-
шат воплотила в жизнь крупный видеопроект 
«Земля мечты» (2020), выступила куратором 
выставки работ иранских женщин-художниц 
в Нью-Йорке (2019), провела несколько пер-
сональных выставок в разных частях света.

Политическая турбулентность в Иране 
напрямую повлияла на жизнь и творчество 
авторов поколения Ширин Нешат. Многие 

деятели искусства были вынуждены уехать 
и остаться в эмиграции на долгие годы. Тем 
не менее творчество Нешат, как и многих 
других художников-иранцев, на чужбине 
тесно вязано с традициями родной страны. 
Оно опирается на культурные каноны Ира-
на и личную биографию авторов. Исламская 
революция 1979 года разделила на до и после 
не только политическую историю страны, 
но и историю искусства, в частности.

Революция внесла радикальные измене-
ния в политическую и повседневную жизнь 
Ирана. На ближайшее десятилетие с 1979 
по 1990 годы в искусстве и культуре ИРИ до-
минирует исламская государственная пропа-
ганда, сильно ограничивающая творческий 
потенциал и свободу граждан Исламской ре-
спублики [7; 6]. Курс на либерализацию вну-
три страны и поиск общего языка между Ира-
ном и Западом станут возможны с приходом 
к власти президента М. Хатами (1997–2005) 
[1, p. 6; 11, p. 833). Более гибкая политика Ха-
тами внесла изменения и в культурную сфе-
ру: кинематограф и современное искусство 
становятся важными брендами концепции 
«диалога цивилизаций». «В послереволюцион-
ный период иранские художники столкнулись 
с определенными ограничениями в реализа-
ции своих идей на практике, с отсутствием 
возможности представить свои полотна ши-

Abstract: Shirin Neshat is well-known as an Iranian-American author of photographs, video installations 
and feature films. The artist all the time chooses an experiment and overcomes the narrow limits of indi-
vidual genres of visual arts. The hybridity of Neshat’s art lies in the constant search for elements that unite 
different audiovisual media in the space-time continuum between West and East. The artist simultaneous-
ly works with documentary authenticity and allegoricalness. The main cases that the author deals with in 
her creation are the women’s right, gender segregation, the nature of the birth of violence, the historical in-
teraction between tradition and modernization. The key to decoding her work is the interpretation of the 
corporeality. The article deals with the female body as an art object in the context of Iranian political histo-
ry and cultural tradition in the first and fundamentally important Neshat’s Women of Allah Series (1993–
1997), which brought the artist world success and determined the style and content of her further works.

Keywords: Contemporary Art, Photography, Art Object, Corporeality, Islam, Gender, Hijab, Chador, Iran, 
Shirin Neshat.

For citation: Kazurova N. V. The body as an art object in a series of photographs by Iranian-American art-
ist Shirin Neshat. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 4 
(108), pp. 71-79. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-4108-71-79



73

⇒  Теория искусства

рокой аудитории, однако в настоящее время 
в мире иранского искусства появилось много 
оригинальных и выразительных работ» [14, 
p. 23). В 2000‑е годы не только фильмы иран-
ских режиссеров становятся известны дале-
ко за пределами страны, но и произведения 
художников и фотографов. Работы авторов 
в эмиграции, в том числе Ширин Нешат, яв-
ляются неотъемлемой частью культурного 
феномена современного иранского искусства.

Свой творческий путь художница начина-
ет с создания серии фотографий «Женщины 
Аллаха», в которой она обращается к жан-
ру портрета. Нешат работает над каждым 
снимком из цикла поэтапно. Сначала она ге-
нерирует идею, затем добивается воплоще-
ния задуманного образа на пленке и после 
печати доводит свой концепт до логического 
завершения. Для этого она вручную поверх 
изображения лица, кистей рук и стоп женщин 
наносит на них каллиграфическим почерком 
цитаты на персидском языке из стихотво-
рений иранских поэтесс, например, Форух 
Фаррохзад 1 или Тахере Саффарзаде 2. Кроме 
того, фотографии Нешат часто сопровожда-
ются иносказательными подписями, такими 
так «Я – Его тайна», «Мятежное молчание», 
«Верность пробуждению», «Лицом к лицу 
с Богом», «В поисках мученичества».

1  Форух Фаррохзад (1935–1967) – иранская поэтесса 
и режиссер. Фаррохзад в лиричной форме делится с чита-
телем интимными, душевными переживаниями от сво-
его лица, она соединяет в своем творчестве чувственный, 
феминный, во многом инстинктивный, мир и граждан-
скую позицию за расширение женских прав. Ее докумен-
тальный фильм «Дом – черный» (1962) является предте-
чей иранской «Новой волны». Форух Фаррохзад для мно-
гих в стране стала кумиром и символом грядущих преоб-
разований в культуре и социальной сфере.

2  Тахере Саффарзаде (1936–2008) – иранская поэ-
тесса и писательница, переводчица и ученый. Саффарзаде 
опубликовала четырнадцать томов стихов. Она также яв-
ляется автором десяти книг о принципах перевода лите-
ратурных, научных и коранических текстов. Саффарзаде 
опубликовала свой собственный двуязычный перевод Ко-
рана на персидский и английский языки в 2001 году. Это 
первый двуязычный перевод Корана и первый перевод Ко-
рана на английский язык женщиной.

При работе над серией «Женщины Ал-
лаха» Нешат не занимается непосредственно 
съемкой фотографий, для этого она пригла-
шает к сотрудничеству профессиональных 
фотографов, сама же художница выступает 
в качестве автора идеи и координатора про-
цесса, также она становится моделью для этих 
съемок. Снимки отличаются друг от друга 
по техническим характеристикам, так как 
выполнены разными фотографами, однако 
они объединены общей задумкой и художе-
ственным оформлением, реализованным ини-
циатором проекта – Ширин Нешат.

«Женщины Аллаха» тесно связаны с ис-
ламской культурой и концептуально отсылают 
к войне и миру на мусульманском Востоке. 
Уже в первых фотографиях прослеживают-
ся основные приемы работы,, получившие 
более полное развитие в последующих про-
изведениях художницы. Среди ключевых 
стилистических особенностей можно назвать 
минимализм и игру на контрасте. Отсюда при-
страстие Нешат к работе с монохромом. Фо-
тографии «Женщины Аллаха» бросают вызов 
одновременно аудитории Востока и Запада, 
не случайно художница использует в своем 
творчестве выразительные образы – женщина 
в хиджабе (чадоре) 3, оружие, кроваво-красные 
вкрапления в изображение, которые являются 
практически единственной альтернативой 
монохромной цветовой гамме. Сюжеты фо-
тографий чередуются «по принципу серии 
бинарных оппозиций» [13, p. 172], где про-
исходит четкое деление на женское/мужское, 
жизнь/смерть, Запад/Восток, современное/
традиционное, мир/война, насилие/добро-
та, свобода/тюрьма, запретное/дозволенное, 

3  Хиджаб (араб. преграда, завеса) – покрывало, на-
кидка, надеваемые женщинами-мусульманками при вы-
ходе на улицу и скрывающая лицо и фигуру. Существуют 
различные виды хиджаба. Сегодня в мусульманских стра-
нах большее распространение получил упрощенный ва-
риант хиджаба – головной платок и одежда, закрываю-
щая руки и шею. Чадор (перс. шатер, палатка) – разновид-
ность хиджаба в Иране, который покрывает фигуру жен-
щины с головы до ног, покрывало обычно придерживают 
под подбородком одной рукой. Лицо остается открытым.



74

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 4 (108) июль – август ⇒

явленное/сокрытое и пр. Впоследствии о би-
нарных образах – как о фирменной подписи 
работ Нешат – будут писать искусствоведы 
и арт-критики в каталогах выставок [5, p. 557; 
16, p. 145] и исследователи в аналитических 
статьях [1, p. 1; 18, p. 390]. В целом ранние 
работы художницы можно определить как 
буквалистские и дидактические. Постепенно 
система выразительных средств в работах Не-
шат начинает работать на усложнение формы 
и углубление содержания ее произведений 
посредством разнообразия художественных 
тропов, а, следовательно, поэтизации изобра-
зительного нарратива, а также – через отсылки 
к философским категориям и мистическим 
аллюзиям при сохранении минималистичной, 
одноцветной манеры.

В качестве примера того, как конкрет-
ные детали в фотографиях Нешат вытесняют 
и заменяют реалистичные элементы аллего-
рическими, можно упомянуть мотив тюль-
пана. В иранских революционных эмблемах 
этот цветок используется как повсеместный 
символ мученичества и самопожертвования 4. 
Образ тюльпана, вставленного в ствол вин-
товки, которую держит в своих руках женщи-
на, также распространен в ИРИ и воспроиз-
водится на плакатах, в журналах, на почто-
вых марках и в других средствах массовой 
информации. В своих фотографиях Нешат 
обыгрывает этот важнейший для Исламской 
республики символ. Художница перемеща-
ет женщину с революционных улиц в про-
странство студии, в которой та, в свою оче-
редь, держит в руках симметрично винтовку 
и цветок. Стебель цветка не вставлен в дуло, 
сам цветок не кроваво-красный, как приня-
то в официальной трактовке государства, 
а с желтыми краями на лепестках. Правая 
рука женской фигура недозволенно открыта 

4  Государственная эмблема ИРИ также представ-
ляет собой стилизованную под тюльпан надпись «Аллах». 
Это дань поверью, согласно которому на могиле павшего 
за веру (шахида) вырастет красный тюльпан. О роли культа 
мученичества в жизни Исламской республики и об уваже-
нии и почете, который оказывают мученикам, говорит и их 
упоминание в государственном гимне страны.

по локоть, как и ее шея. В целом наряд боль-
ше напоминает одежду монахини, чем иран-
ский чадор. В итоге перед зрителем предста-
ет броский персонаж, намекающий на ре-
волюционерку и собранный из важных для 
ее борьбы элементов, но в целом делающий 
этот привычный образ из СМИ более живым 
и лиричным. Стоит заметить, что к цветоч-
ному метафоризму в целом прибегают мно-
гие иранские деятели искусства, например, 
известный режиссер Мохсен Махмальбаф 
в своем фильме «Миг невинности» (1996) 
(оригинальное название на персидском языке 
«Хлеб и цветочный горшок») противопостав-
ляет мир войне через символическую победу 
цветка над оружием.

Вся работа по созданию серии пронизана 
деликатным отношением к телесному. Нешат 
запечатлевает женские фигуры на крупных 
и общих планах, заостряя внимание на от-
дельных частях человеческого тела. Худож-
ница не просто совместно с фотографами 
композиционно выстраивает кадр, но также 
выполняет кропотливую работу по нанесению 
каллиграфических надписей и орнаментов 
на изображенные лица, ладони, стопы женщин 
на отпечатанных снимках. Нешат поясняет, 
что на создание орнаментов и узоров «ее вдох-
новили южноазиатские и северо-африканские 
рисунки хной и татуировки, которые не явля-
ются иранской или даже исламской практи-
кой. Скорее хна и татуировки распространены 
в разных странах Азии, например, в Индии 
и не обязательно в мусульманских регионах 
этого государства» [3, p. 143]. Нешат подчер-
кивает отсутствие точной географической 
и культурной привязки, тем самым объясняет, 
что она создает некий собирательный образ, 
отсылающий одновременно к мусульманскому 
Востоку, а также к Южной Азии и Африке. 
Гибридность ее творчества состоит не толь-
ко в диалоге между Востоком и Западом, 
но и в смешении нарративов внутри самого 
восточного дискурса. И одним из ключевых 
проводников этого дискурса для Нешат вы-
ступает женское тело, которое неизменно в ее 
фотоработах превращается в арт-объект.



75

⇒  Теория искусства

Фотографии Нешат, на первый взгляд, 
практически полностью соответствуют за-
конодательным ограничениям в отношении 
демонстрации женского тела в публичном 
пространстве в современном Иране. Героини 
укрыты согласно иранскому дресс-коду, чадор 
покрывает женские тела с ног до головы, что 
строго предписано этикой поведения в обще-
стве после провозглашения страны Исламской 
республикой. Однако на их лицах и прочих 
частях тела можно наблюдать разнообразные 
каллиграфические узоры. Иранский зритель 
знает правила нормативной модели пове-
дения женщин в публичном пространстве 
и сразу понимает, что элементы декоратив-
ной росписи вступают в конфликт с этими 
нормами поведения. Женские тела в чадорах 
представлены на фотографиях в своем диа-
лектичном единстве: с одной стороны, позы 
героинь словно отсылают к иконографии 
изображения революционерок, боровшихся 
за идеалы исламской революции, с другой сто-
роны, декоративные каллиграфические узоры, 
сплетенные арабской вязью из цитат иранских 
поэтесс, творчество которых ассоциируется 
в Иране с модернизмом и феминизмом, рез-
ко контрастируют со статичными фигурами 
женщин на этих снимках.

В ранних работах Нешат находит вопло-
щение ее обеспокоенность протекающими 
на Востоке процессами. Запад как таковой 
не представлен на этих фотографиях. Однако 
основной аудиторией творчества художницы 
был и остается, в первую очередь, западный 
мир искусства 5. Именно продвижение ев-
ропейскими и американскими кураторами 
и искусствоведами работ Нешат на арт-рынок 
обеспечило ей грандиозный успех по всему 
миру и сделало ее, пожалуй, самым авторитет-
ным автором, который говорит на языке ви-

5  В России творчество Ширин Нешат было пред-
ставлено в 2003 году на выставке (совместно с американ-
ским художником, автором работ в жанре видеоарта, Б. Ви-
оллой) в Государственном Эрмитаже. Кроме того, В. Пеле-
вин в своем романе «iPhuck 10» (2017) пишет о работах ху-
дожницы как о знаковых произведениях искусства рубежа 
ХХ–ХХI вв. и посвящает ей отдельный раздел.

зуальных медиа о статусе женщины в исламе, 
о роли гендера в современной общественно-
политической жизни мусульманских стран, 
о взаимодействии мужского и женского с по-
зиций традиционного и модернизированно-
го. Творческий прием художницы состоит 
не в прямом раскрытии социальной реаль-
ности и документальном погружении зрителя 
в политический контекст, а рассчитан на алле-
горическое прочтение визуального нарратива. 
Портретные, близкие по жанру к журналист-
ским фотографиям, работы Нешат в сдержан-
ной манере с минимальными подсказками 
(отсутствует указание на историческое время 
съемок, насыщение ткани фотографии рек-
визитом, в качестве вневременных символов 
присутствуют лишь оружие и/или тюльпан) 
создают двусмысленность в интерпретации 
и оценке ее работ. Встречаются буквально 
противоположные трактовки художествен-
ного метода, примененного Нешат в работе 
над фотосерией «Женщины Аллаха».

Некоторые исследователи творчества 
Нешат полагают, что ее работы ставят под 
сомнение западный подход к изображению 
фигуры человека с акцентом на индивиду-
альности личности. Нешат подвергает худо-
жественной критике образ иранской рево-
люционерки в средствах массовой инфор-
мации, где анонимный и массивный силуэт 
женщины в чадоре стал клише с первых дней 
революции. В «Женщинах Аллаха» художница 
отталкивается от абстрактного неперсони-
фицированного образа иранки и переходит 
к репрезентации индивидуума, отказывается 
от стереотипного общего портрета коллектива 
в пользу более личного и индивидуального 
изображения одной фигуры, созданного в сту-
дийной обстановке. И все же, тем не менее, 
в западной традиции принято считать, что 
проницательная портретная фотография рас-
крывает что-то в характере и внутренней лич-
ности субъекта. Однако фотографии Нешат 
отсылают скорее к форме, чем к психологиче-
скому портрету. Женщины сняты в нейтраль-
ном состоянии, они лишены эмоций, на их 
лицах невозможно прочесть злость или, на-



76

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 4 (108) июль – август ⇒

оборот, радость. Отстраненность от событий 
внешнего мира в фотографиях дополнительно 
усиливается декоративностью: орнаменталь-
ный и необъемный узор, покрывающий тела 
женщин, делает изображение более плоским, 
отсутствие внутренней глубины кадра и пси-
хологизма персонажей работает на создание 
внеисторического эффекта и делает фотогра-
фии открытыми для аллегорического прочте-
ния (См. подробнее: 3, p. 144).

Если И. Дади пишет о стилистической 
природе фоторабот Нешат на стыке западного 
и восточного понимания формы и содержания 
в положительном ключе, некоторые иссле-
дователи упрекают художницу в чрезмерной 
условности и невозможности коммуникации 
западного зрителя с восточной культурой 
через ее фотографии. «Тела в работах Нешат 
безмолвны и искусственны, покрыты укра-
шениями и почти безличны. Современные 
иранские стихи, которые призваны дать им 
голос, не читаемы для западной публики 
(на выставках тексты с фотографий Нешат 
редко сопровождаются переводом), что созда-
ет дистанцию ​​между изображением и его зри-
телями» [1, p. 11]. Автор приведенной цитаты 
сетует на то, что трудно испытать какое-либо 
сочувствие к аллегорическому изображению 
мусульманки без проявленных на фото эмо-
ций и чувств; с его точки зрения, женщины 
Нешат не пассивны и не активны, их тела од-
новременно и не покрыты, и не представлены 
во всей их полноте.

Современное иранское искусство часто 
связывают с терминами «искусство чадо-
ра» («chador art») (17, p. 562) или «экзотика» 
(«exoticism») [8]. Разумеется, тема ношения 
хиджаба, угнетения, лишения женщин прав 
и гендерное неравенство в обществе – популяр-
ный мотив в произведениях иранских авторов, 
в особенности, в работах художниц [10, p. 6–7]. 
Тело становится главным символом протеста 
и объектом художественной игры. Посред-
ством отсылок к телесному деятели искусства 
привлекают внимание аудитории к проблемам 
и от имени женского тела обличают многие 
противоречия социального и политического 

порядка как внутри страны (борьба консер-
ваторов и реформаторов в самом Иране), так 
и за ее пределами (столкновение привычек 
и этических установок в повседневных прак-
тиках западного и восточного образов жизни).

Ширин Нешат является влиятельным ху-
дожником современного иранского искусства 
в эмиграции и, несомненно, ее работы тесно 
связаны с искусством, педалирующим гендер-
ную проблематику. При этом художница, рабо-
тая со сложными социальными и культурными 
процессами, протекающими на мусульман-
ском Востоке, в своем искусстве и в публичном 
пространстве стремится избегать громких по-
литических лозунгов [13, p. 166] и, тем более, 
обвинений в адрес господствующего режима 
за их «антигуманную позицию» по отношению 
к женщинам или иным социальным группам 
в обществе. Сюжеты ее фотографий вписыва-
ются в политический и культурный контекст 
иранской истории и претворяются в жизнь 
согласно логике этой истории. Однако посыл 
работ Нешат выходит за пределы узконаправ-
ленной критики политического строя или со-
циального уклада в Иране и шире – в мусуль-
манском мире; ее работы не о сиюминутном 
споре с традицией, а попытка проникнуть 
вглубь этой традиции, показать художествен-
ными средствами природу гендерных отно-
шений. Строго говоря, ее работы не о борьбе 
за равноправие полов, а визуализация идеи 
гендера. Ширин Нешат удается создать дис-
танцию между зрителем и произведением, этот 
эффект отстранения способствует прочтению 
ее работ не линейно, а как развернутую мета-
фору мужского и женского. Художница много-
кратно говорила в интервью: «Я не активист-
ка. Я не феминистка. Я художница из Ирана, 
живущая здесь (на Западе, в США)» [4, p. 53]. 
Фотоработы Нешат – это не приговор, а по-
пытка разобраться в особенностях и тонкостях 
взаимоотношений между мужчиной и женщи-
ной на стыке разных культур.

Не менее распространенная позиция ис-
кусствоведов и арт-критиков рассматривать 
работы Нешат с позиций транснационального 
подхода. Известный ирано-американский ис-



77

⇒  Теория искусства

следователь Х. Дабаши в своем эссе применяет 
к произведениям Нешат термин «трансэсте-
тика» («transaesthetics») [2, p. 53], рассуждая 
о том, что «искусство художницы не является 
иранским, исламским, западным, восточным 
или действительно разделенным на две части 
в строгом смысле слова, любая такая нацио-
нальная, региональная или биполярная ди-
хотомия или спектр эмоций не применимы 
к описанию ее творчества» [2, p. 53]. Следуя 
логике Дабаши, сама фигура Нешат на фо-
тографиях аллегорична: она не воспринима-
ется ни как свободный индивидуум, ни как 
неотъемлемый член коллектива в неволе, она 
не принадлежит ни Ирану, ни иному другому 
месту; художница одновременно обыгрывает 
стереотипные образы «молчаливой мусуль-
манки» и «грозной революционерки и терро-
ристки» и противостоит им.

В продолжение мысли Х. Дабаши можно 
привести пример поэтической оценки творче-
ства и миссии Нешат как художника: «Нешат 
определяет свою работу как персональную 
эстетику и художественное путешествие, 
а не как политический манифест <…> Веро-
ятнее всего, это нежелание самой Нешат как 
транснационального художника определять 
свою роль в искусстве в качестве переводчика 
визуального языка одной культуры на язык 
другой. Однако то обстоятельство, что она 
обращается к иранскому наследию, заставляет 
ее находиться одновременно в двух ипостасях: 
и выступать интерпретатором, и отрицать сам 
этот факт. В своих работах она представляет 
Восток как внеисторическую и вневремен-
ную вещь в себе, возможно, это образ Востока, 
вызванный ностальгией и воспоминаниями, 

однако это тот Восток, который можно пред-
ставить только находясь на территории Запа-
да, собственно того места, откуда она и ведет 
переговоры» [15, p. 52].

Итак, художница в своем творчестве опи-
рается на репертуар классических востоковед-
ных образов завуалированной, бесстрастной 
фигуры, которую следует прочитывать в про-
странстве аллегории. Нешат так объясняет 
свое взаимодействие с телесностью: «Моей 
первой художественной работой была серия 
фотографий «Женщины Аллаха», посвящен-
ная теме революции и понятию «мучениче-
ства». В этой серии был элемент перформанса, 
так как я сама для нее позировала. Фотогра-
фии были минималистичными, несколько 
элементов на них повторялись снова и сно-
ва: женское тело – очень проблемная тема 
в исламской культуре, поскольку она наво-
дит на мысли о стыде, грехе и сексуальности; 
каллиграфически написанные прямо на фо-
тографиях стихи иранских поэтесс; оружие, 
явный символ насилия; и, наконец, хиджаб, 
чрезвычайно противоречивый, считающийся 
как символом репрессий, так и символом со-
противления Западу и освобождению от его 
влияния» [9, p. 628]. Ширин Нешат фиксирует 
мельчайшие нюансы взаимодействия и разо-
бщения между людьми одновременно внутри 
одной и внутри разных культур на Востоке 
и Западе. В качестве посредника она выбира-
ет свою персональную идентичность и пре-
вращает свое собственное тело в арт-объект. 
В итоге Нешат создает в буквальном и пере-
носном смысле реальность, художественно 
очерченное «третье пространство» [12, p. 55] 
между символическим Востоком и Западом.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Cherem Y. The Absent Subversion, the Silent Transgression: The Voice and the Silence of the Body in Some 

Contemporary Iranian and Arab Artists // Journal of Art History. 2016. Vol. 85 (4). P. 1–28. 

2.	 Dabashi H. Transcending the Boundaries of an Imaginative Geography. In Shirin Neshat: La ultima palabra 
/ The Last Word by Shirin Neshat and Hamid Dabashi. Milan: Charta. 2005. Р. 30–85. 

3.	 Dadi I. Shirin Neshat’s Photographs as Postcolonial Allegories // Signs. 2008. Vol. 34 (1). P. 125–150. 

4.	 Ebrahimian B. Passage to Iran (Shirin Neshat interviewed by Babak Ebrahimian) // PAJ: A Journal of Per-
formance and Art. 2002. Vol. 72. P. 44–55.



78

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 4 (108) июль – август ⇒

5.	 Hasegawa Y.  Selections for the Tenth New York Digital Salon // LEONARDO. 2002. Vol. 35 (5). P. 549–558.

6.	 Imber K. Contemporary Iranian Art: New Perspectives (Reviews) // Iranian Studies. 2006. Vol. 49 (1). P. 
176–180. 

7.	 Keshmirshekan H. Contemporary Iranian Art: The Emergence of New Artistic Discourses // Iranian Stud-
ies. 2007. Vol. 40 (3). P. 335–366. 

8.	 Keshmirshekan H. The Question of Identity vis-à-vis Exoticism in Contemporary Iranian Art // Iranian 
Studies. 2010. Vol. 43 (4). P. 489–512. 

9.	 MacDonald S. Between Two Worlds: An Interview with Shirin Neshat // Feminist Studies. 2004.  Vol. 30 
(3).  P. 620–659. 

10.	 Moore L. Frayed Connections, Fraught Projections: The Troubling Work of Shirin Neshat // Women: A 
Cultural Review. 2002. Vol. 13 (1). P. 1–17. 

11.	 Nakjavani E. Amidst Shadow and Light: Contemporary Iranian Art and Artists (Reviews) // Iranian Stud-
ies. 2012. Vol. 45 (6). P. 831-837. 

12.	 Navab A.D. Unsaying Life Stories: The Self-Representational Art of Shirin Neshat and Ghazel // The Journal 
of Aesthetic Education. 2007. Vol. 41 (2). P. 39–66. 

13.	 Rounthwaite A. Veiled Subjects: Shirin Neshat and Non-liberatory Agency // Journal of Visual Culture. 
L.A., L., New Delhi, Singapore, 2008. Vol. 7 (2). P. 165–180. 

14.	 Saadi-Nejad M. Mythological Themes in Iranian Culture and Art: Traditional and Contemporary Perspec-
tives // Iranian Studies. 2009. Vol. 42 (2). P. 231–246.

15.	 Shaw W.M. Ambiguity and Audience in the Films of Shirin Neshat // Third Text. 2001. Vol. 15 (57). P. 43–52.

16.	 Sonnenberg B., Stein J. Women of Allah: Secret Identities // Grand Street. 1997. Vol. 62. P. 140–145. 

17.	 Torshizi F. The Unveiled Apple: Ethnicity, Gender, and the Limits of Inter-discursive Interpretation of Ira-
nian Contemporary Art // Iranian Studies. 2012. Vol. 45 (4). P. 549–569. 

18.	 Traficante A. Shirin Neshat: Soliloquy (Exhibition Review) // The Senses and Society. 2016. Vol. 10 (3). P. 
390–393.

R e f e r e n c e s
1.	 Cherem Y. The Absent Subversion, the Silent Transgression: The Voice and the Silence of the Body in Some 

Contemporary Iranian and Arab Artists // Journal of Art History. 2016. Vol. 85 (4). P. 1–28. 

2.	 Dabashi H. Transcending the Boundaries of an Imaginative Geography. In Shirin Neshat: La ultima palabra 
/ The Last Word by Shirin Neshat and Hamid Dabashi. Milan: Charta. 2005. Р. 30–85. 

3.	 Dadi I. Shirin Neshat’s Photographs as Postcolonial Allegories // Signs. 2008. Vol. 34 (1). P. 125–150. 

4.	 Ebrahimian B. Passage to Iran (Shirin Neshat interviewed by Babak Ebrahimian) // PAJ: A Journal of Per-
formance and Art. 2002. Vol. 72. P. 44–55.

5.	 Hasegawa Y.  Selections for the Tenth New York Digital Salon // LEONARDO. 2002. Vol. 35 (5). P. 549–558.

6.	 Imber K. Contemporary Iranian Art: New Perspectives (Reviews) // Iranian Studies. 2006. Vol. 49 (1). P. 
176–180. 

7.	 Keshmirshekan H. Contemporary Iranian Art: The Emergence of New Artistic Discourses // Iranian Stud-
ies. 2007. Vol. 40 (3). P. 335–366. 

8.	 Keshmirshekan H. The Question of Identity vis-à-vis Exoticism in Contemporary Iranian Art // Iranian 
Studies. 2010. Vol. 43 (4). P. 489–512. 

9.	 MacDonald S. Between Two Worlds: An Interview with Shirin Neshat // Feminist Studies. 2004.  Vol. 30 
(3).  P. 620–659. 



79

⇒  Теория искусства

10.	 Moore L. Frayed Connections, Fraught Projections: The Troubling Work of Shirin Neshat // Women: A 
Cultural Review. 2002. Vol. 13 (1). P. 1–17. 

11.	 Nakjavani E. Amidst Shadow and Light: Contemporary Iranian Art and Artists (Reviews) // Iranian Stud-
ies. 2012. Vol. 45 (6). P. 831-837. 

12.	 Navab A.D. Unsaying Life Stories: The Self-Representational Art of Shirin Neshat and Ghazel // The Journal 
of Aesthetic Education. 2007. Vol. 41 (2). P. 39–66. 

13.	 Rounthwaite A. Veiled Subjects: Shirin Neshat and Non-liberatory Agency // Journal of Visual Culture. 
L.A., L., New Delhi, Singapore, 2008. Vol. 7 (2). P. 165–180. 

14.	 Saadi-Nejad M. Mythological Themes in Iranian Culture and Art: Traditional and Contemporary Perspec-
tives // Iranian Studies. 2009. Vol. 42 (2). P. 231–246.

15.	 Shaw W.M. Ambiguity and Audience in the Films of Shirin Neshat // Third Text. 2001. Vol. 15 (57). P. 
43–52.

16.	 Sonnenberg B., Stein J. Women of Allah: Secret Identities // Grand Street. 1997. Vol. 62. P. 140–145. 

17.	 Torshizi F. The Unveiled Apple: Ethnicity, Gender, and the Limits of Inter-discursive Interpretation of Ira-
nian Contemporary Art // Iranian Studies. 2012. Vol. 45 (4). P. 549–569. 

18.	 Traficante A. Shirin Neshat: Soliloquy (Exhibition Review) // The Senses and Society. 2016. Vol. 10 (3). P. 
390–393.

*

Поступила в редакцию 19.08.2022


