
16

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

ДИНАМИЧЕСКАЯ СТРУКТУРА КАРНАВАЛЬНОЙ 
ТЕЛЕСНОСТИ: АНТРОПОЛОГИЧЕСКИЙ ОПЫТ  

ТЕАТРАЛЬНОЙ ГЕРМЕНЕВТИКИ

УДК 792.01 : 394.2
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-3107-16-29

Н . Ю .  К р ю ч к о в а
Орловский государственный институт культуры (Россия, г. Орёл) 
e-mail: nkruchkova21@yandex.ru

А . Ю .  Т и т о в
Орловский государственный институт культуры (Россия, г. Орёл) 
e-mail: vittoal@yandex.ru

Аннотация: Данная статья является обобщением опыта антропологической практики научно-
исследовательской лаборатории «Бахтинский методологический семинар» на базе Орловско-
го государственного института культуры и Научно-просветительского центра им. М. М. Бах-
тина Орловского муниципального драматического театра «Русский стиль» им. М. М. Бахтина. 
Эффективность исследования соотношения и взаимодействия опыта двух практических баз – 
образовательно-обучающей и профессионально-специализированной – напрямую зависит от вы-
работки междисциплинарного методологического инструментария. Коллектив авторов (с разных 
позиций) пришёл к выводу, что лабораторный опыт позволяет выявить феноменологическую диф-
ференциацию практических способов различения структурных составляющих «карнавальной те-
лесности», настолько же, насколько опыт театральной герменевтики представляет возможным 
истолкование феноменологических рефлексий на уровнях понимания системно-динамического 
подхода к опыту «карнавальной телесности» как органическому целому. В статье рассматривает-
ся динамическая структура карнавальной телесности в оптике театральной герменевтики. Авто-
ры утверждают, что динамика эволюции карнавального тела представляет собой единый меха-
низм переработки всех антропологических уровней её развития в синтезе «речевого действия» 
театрального искусства.

Ключевые слова: М.М. Бахтин, театральная герменевтика, антропологическая практика, топографи-
ческая картина мира, топографическая телесность, родовое тело, гротескное тело, индивидуальное 
тело, речевое тело, речевое действие.

КРЮЧКОВА НАТАЛЬЯ ЮРЬЕВНА – доцент кафедры режиссуры, мастерства актёра и экранных искусств, 
Орловский государственный институт культуры 

ТИТОВ АЛЕКСАНДР ЮРЬЕВИЧ – кандидат педагогических наук, доцент, профессор кафедры режиссуры, 
мастерства актёра и экранных искусств, Орловский государственный институт культуры

KRYUCHKOVA NATALYA YURIEVNA – Associate Professor of the Department of Directing, Acting and Screen 
Arts, Orel State Institute of Culture (Russia, Orel) 

TITOV ALEXANDER YURIEVICH – Candidate of Pedagogical Sciences, Associate Professor, Professor of the 
Department of Directing, Acting and Screen Arts, Orel State Institute of Culture (Russia, Orel) 

© Крючкова Н.Ю., Титов А.Ю., 2022



17

⇒  Теория  и история культуры

КРЮЧКОВА НАТАЛЬЯ ЮРЬЕВНА – доцент кафедры режиссуры, мастерства актёра и экранных искусств, 
Орловский государственный институт культуры 

ТИТОВ АЛЕКСАНДР ЮРЬЕВИЧ – кандидат педагогических наук, доцент, профессор кафедры режиссуры, 
мастерства актёра и экранных искусств, Орловский государственный институт культуры

KRYUCHKOVA NATALYA YURIEVNA – Associate Professor of the Department of Directing, Acting and Screen 
Arts, Orel State Institute of Culture (Russia, Orel) 

TITOV ALEXANDER YURIEVICH – Candidate of Pedagogical Sciences, Associate Professor, Professor of the 
Department of Directing, Acting and Screen Arts, Orel State Institute of Culture (Russia, Orel) 

© Крючкова Н.Ю., Титов А.Ю., 2022

Введение в методологию лабораторного иссле-
дования антропологической практики речевой 
телесности. Заявленная в статье многоаспект-
ная категория «карнавальная телесность» в со-
временной науке подразделяется на ряд специ-
ализированных отраслей антропологического, 
культурологического, онтологического и про-
чих содержательных подходов. В результате 
подобного разделения предмет исследования 

как бы уходит из поля зрения и растворяется 
в других самостоятельных научных дисципли-
нах. Приходится конкретизировать контексты 
и корректировать научный дискурс, выясняя, 
о каком «карнавале» и какой «телесности» идёт 
речь и оказываясь, наконец, перед простой оче-
видностью: мы просто за деревьями не видим 
леса.. Настоящее исследование базируется 
на анализе учебно-образовательного театраль-

Для цитирования: Крючкова Н.Ю., Титов А.Ю. Динамическая структура карнавальной 
телесности: антропологический опыт театральной герменевтики // Вестник Московского 
государственного университета культуры и искусств. 2022. №3 (107). С. 16-29. http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2022-3107-16-29

THE DYNAMIC STRUCTURE OF CARNIVAL PHYSICALITY: 
THE EXPERIENCE OF THEATRICAL HERMENEUTICS

N a t a l y a  Yu .  K r y u c h k o v a
Associate Professor of the Department of Directing, Acting and Screen Arts, Orel State Institute of Culture (Russia, Orel) 
e-mail: nkruchkova21@yandex.ru

A l e x a n d e r  Yu .  T i t o v
Candidate of Pedagogical Sciences, Associate Professor, Professor of the Department of Directing, Acting and Screen Arts, 
Orel State Institute of Culture (Russia, Orel)  
e-mail: vittoal@yandex.ru

Abstract: This article is a generalization of the experience of anthropological practice of the research lab-
oratory “Bakhtin Methodological Seminar” on the basis of the Orel State Institute of Culture and the 
M.M. Bakhtin Scientific and Educational Center of the Oryol Municipal Drama Theater “Russian Style” 
named after M.M. Bakhtin. The effectiveness of the study of the correlation and interaction of the expe-
rience of two practical bases – educational and training and professional-specialized directly depends 
on the development of interdisciplinary methodological tools. The team of authors, from different posi-
tions, came to the conclusion that laboratory experience makes it possible to identify the phenomeno-
logical differentiation of practical ways of distinguishing the structural components of “carnival physi-
cality”, just as the experience of theatrical hermeneutics makes it possible to interpret phenomenologi-
cal reflections at the levels of understanding the system-dynamic approach to the experience of “carni-
val physicality” as an organic whole. The article discusses the dynamic structure of carnival physicality 
in the optics of theatrical hermeneutics. The authors claim that the dynamics of the evolution of the car-
nival body is a single mechanism for processing all anthropological levels of its development in the syn-
thesis of the “speech action” of theatrical art.

Keywords: M.M. Bakhtin, theatrical hermeneutics, anthropological practice, topographic picture of the 
world, topographic physicality, generic body, grotesque body, individual body, speech body, speech action.

For citation: Kryuchkova N.Yu., Titov A.Yu. The Dynamic structure of carnival physicality: the experience 
of theatrical hermeneutics. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 
2022, no. 3 (107), pp. 16-29. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-3107-16-29



18

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

ного опыта и профессиональной сценической 
практики. Динамический спектр «карнавальной 
телесности» выявлен в результате использо-
вания лабораторного метода и антропологи-
ческого подхода к органической целостности 
данного культурного феномена.

Научно-методологические основания ис-
следования «карнавальной телесности» не-
пременно отсылают нас к универсалистским 
разработкам этой темы в трудах М. М. Бах-
тина. (Хоть, это и не является основной за-
дачей статьи, но мы попытаемся показать, 
что диалогическое несогласие с бахтинским 
подходом других исследователей вызвано след-
ствием установок научной дифференциации, 
а не методологической «утопией» учёного.) 
Методология гуманитарного знания в своих 
обобщениях непосредственно базируется 
на органическом опыте антропологического 
целого, в разрыве с которым гуманитаристи-
ка, утрачивая связи с природой человечности 
в человеке, перестаёт быть затребованной как 
опыт антропологической практики, именуе-
мой «работа над собой». Бахтинская структура 
«топографической телесности» практически 
тождественна содержательно-семантическому 
концепту «карнавальная телесность» в своих 
динамических составляющих элементах: «ро-
довое тело», «внутрителесное тело», «гротеск-
ное тело», «индивидуальное тело».

Рабочая формула антропологического 
практикума: каждому речевому жанру своё 
тело воплощения-высказывания.

Театральная герменевтика интегрирует 
данные семантические структуры «речевого 
тела» в динамике классического треугольни-
ка: переживание – выражение – понимание 
(В. Дильтей). Но в отличие от герменевтики, 
как жанра теоретического высказывания, те-
атральная герменевтика может идти от экс-
центрического акта выражения к внутреннему 
опыту понимания и переживания. Бахтин-
ское «внутрителесное тело» («я внутри своего 
тела»), есть следствие «отелеснивания смысла» 
(«смысло-тело»), смысл всегда персоналисти-
чен и персонифицирован в структуре самого 
тела – это принцип воплощения «персонально-

го тела» или «тела индивидуального». В каче-
стве рабочего конструкта в практике феноме-
нологического различения принята категория 
«нейтральное тело», как условие организации 
состояния нейтрализации дуальных и дихото-
мических оппозиций в системе спектральной 
антропотомии Homo Somaticus [22].

Собственно, герменевтический подход, 
как искусство целостного прочтения и толко-
вания смыслов, так же распадается на дисци-
плинарную отраслизацию («общую» и «специ-
альную»), подразделяясь на уровни прочтения: 
космологический, мифологический, ритуаль-
ный, фольклорный, аллегорический, психо-
аналитический, семиотический и прочие, 
и прочие. На наш взгляд, фокус театральной 
герменевтики в её исходном прикладном зна-
чении антропологической практики захваты-
вает опытно-феноменальное истолкование 
воплощённых смыслов отвлечённых понятий, 
в нашем случае – понятие «карнавальная те-
лесность». Если Вячеслав Иванов в своей зна-
менитой формуле «философия есть экзегетика 
мифа» («Философема представляется точною 
экзегезой мифологемы») [21, с. 21] употреблял 
слово «экзегетика» как эквивалент категории 
«герменевтика» именно в практическом смыс-
ле, то – по старой доброй аналогии – театраль-
ная герменевтика есть телесно-воплощённая 
экзегетика трансформирующегося мифа, 
именно самого процесса (акта) трансформа-
ции, а не имитации мифа, трансформирован-
ного в драму. То есть речь идёт не о канони-
зированных формах (например, жанровых), 
а о самом акте трансгрессии личного опыта 
понимания в переходах формообразующих 
конституирующих структур (например, ре-
чевых жанров и речевого действия).

Генетически театр не есть прямой пе-
ренос интерпретации мифических смыслов 
в их мистериальных проекциях, но являет-
ся иным качественным обращением мифа 
из ряда образно-символической театрализа-
ции на уровни драматургической понятийной 
вербализации (О. Фрейденберг) [27]. Театр 
в своих порождающих смыслах является про-
межуточным (медиальным) ретранслятором 



19

⇒  Теория  и история культуры

кризисных сдвигов и осевых смещений «боль-
ших эпох» (М. М. Бахтин) [2]. В системе «тек-
тонических сдвигов» театр в фокусном момен-
те «здесь и сейчас» воспринимает (улавливает), 
синхронизирует (входит в резонанс) и пере-
даёт (транслирует) весь синхронистический 
спектр исторических наслоений в «единой 
топографической модели мира» (в значении 
термина М. М. Бахтина) [5].

Оптика театральной герменевтики фоку-
сирует методологический ракурс на «топогра-
фической телесности» самого процесса раз-
вития феномена воплощения «карнавальной 
телесности» представляет её как саморазви-
вающуюся многоуровневую формально дина-
мическую модель качественного становления 
и преобразования: от акта перевоплощения 
как подражания в высшем смысле «трагиче-
скому мифу» (по Аристотелю) к акту обраще-
ния и преображения в христианском смыс-
ле. Функциональные порядки действенных 
структур целостного комплекса «карнаваль-
ной телесности» характеризуются признаками 
системно-динамических актов переключения, 
претворения, превращения, превозникнове-
ния («изобретения мира впервые») в его кос-
могоническом обращении.

Интуитивный опыт театральной герме-
невтики преимущественно базируется на фе-
номенологии неявных и внелогических чув-
ствований и ощущений целого (мышление 
образами, схватывание целиком), включая 
сферы неосознаваемого в структурах со-
знания (подсознательное, бессознательное, 
сверхсознательное). Метод «работы над со-
бой» в процессе переживания роли через себя 
и себя в роли представляет собой мощную тех-
нику понимания на уровне первичного акта 
моделирования телесных реакций (по формуле 
К. С. Станиславского «от внешнего к внутрен-
нему»). Топографическое тело подобно тексту 
на пергаменте в обратимой технике палимпсе-
ста (греч. παλίμψηστον, от πάλιν – опять, вновь 
и ψηστός – соскобленный): – удалённый текст 
сохраняется в базе данных. Мы можем рекон-
струировать и строить описательную модель 
как минимум на двух фундаментальных уров-

нях текстуального восприятия и воспроизвод-
ства: языкового – в структурном изоморфизме 
кода биологического коду лингвистическому 
(Р. Я. Якобсон) и речевого – диалогического 
полиморфизма и полифонизма (М. М. Бахтин). 
Напомним, что так называемое «нейтральное 
тело» необходимо для феноменологического 
различения подходов к искусственному язы-
ковому воспроизведению (семиотическому 
коду) и органическому – речепорождающему 
(по сути, до-языковому). Нам же требуется 
найти индивидуальный ключ к доступу уда-
лённого текста антропологической целост-
ности.

Карнавальный парадокс смыслопорождаю-
щей динамики: возникновение (порождение) 
новых содержательных смыслов, естественно, 
вступает в конфликт с прежними формами-
носителями смыслов, которые в силу инерци-
онного тяготения остаются, несмотря на са-
моразрушительные характеристики ветхости 
и дряхлости, достаточно устойчивыми. И на-
ступает действие карнавального парадокса: но-
вое содержание гротескным преувеличением 
буквально «выворачивает наизнанку» старое, 
но не в качестве формы-носителя своего со-
держания, а в акте возвращения к энергийным 
первоистокам формопорождения («тело воз-
вращения»). Гротеск как приём в принципе 
не должен нести смысловых, тем более, идео-
логических коннотаций, гротеск есть гротеск 
и не более того. «Гротескное тело» – в букваль-
ном значении слова «триггер» – «спусковой 
крючок» на регуляцию акта преобразования 
(переключения, перенаправления) энергийной 
базы родового или витального тела.

Выработка новой формы осуществля-
ется буквально во вращательном движении 
относительно произвольно выбранной «оси 
мира» (например, в санскритской драме), во-
круг которой вращается плоскость старых 
представлений о топографической картине 
мира (в эру христианства «ось мира» сим-
волизирует крест). «Карнавальное тело» – 
«тело вращения» в этой драме превращений 
травестирует ветхую форму, изменяя векто-
ры топографической ориентации смыслов 



20

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

и порождая новую, соответствующую форму. 
Произвольная ось вращения карнавального 
тела – слово-понятие (логос), воплощённое 
в индивидуальном «речевом теле». К данно-
му понятию следует сделать существенное 
замечание: под «речевым телом» подразу-
мевается мировой воплощённый Логос («го-
ворящее бытие»), в лице которого говорит 
всё мироздание и человек; форма «речевого 
действия» – словесное единоборство живого 
и мёртвого, неба и преисподней [27, c. 105–
106]. Отсюда структурно-антропологический 
изоморфизм большого логосного тела кос-
моса (макрокосм) и малого логосного тела 
человека (микрокосм).

Динамическая модель циклически прояв-
ляет себя в трёх фазовых уровнях: 1) от момен-
та становления некоего синкретически целост-
ного универсума (идеального), 2) к моменту 
расцвета и стабилизации некоего общеуста-
новленного (нормированного, официального), 
и далее 3) к моменту дифференцированного 
распада на прагматически-утилитарные поду-
ровни (специализированного, ремесленного, 
технического) и тотального кризиса (осевого 
сдвига). Динамика инвариантных взаимо-
действий этих уровней носит вневременной 
характер синхронистического спектра, при-
ближая нас к опытному пониманию неопреде-
лённости категориального аппарата М. М. Бах-
тина: «большое время – большая память – ин-
дивидуальное тело» в связке-взаимодействии 
другого структурного изоморфизма: «речевое 
время – речевая память – речевое тело».

Своё исследование карнавальной культу-
ры М. М. Бахтин [3] сосредоточил на моменте 
упадка и распада, возведя в универсум период 
кризисного перехода от позднего средневе-
ковья к Ренессансу. Так называемый «неофи-
циальный» карнавал к этому времени был 
достаточно профессионализирован, а изна-
чальные его смыслы существования были уже 
утрачены. Впрочем, исторически «карнавал» 
во всех своих полисемантических значениях 
и в любом своём полиморфизме не может быть 
стихиен и не упорядочен. Он всегда жёстко 
регламентирован, включая и дионисийские 

вакханалии и сатурналии. Регламентирован, 
прежде всего, вертикалью сакральной струк-
туры ритуала. Именно иерархически задан-
ная организация целого позволяет спонтанно 
проявлять себя как неожиданному (парадок-
сальному) и случайному (стохастическому), 
с точки зрения официальной нормативности, 
так и невыразимому, и непознаваемому (апо-
фатическому). Если бы мы говорили на язы-
ке синергетики, то эти процессы совершенно 
очевидным образом относились к действию 
«сверхстранного аттрактора» в локальном 
пространстве «области Джокера».

Парадоксально, но в качестве аргумен-
тации данного тезиса служат христианские 
предания о чудесных обращениях професси-
ональных мимов в кризисную эпоху станов-
ления христианства III–IV столетий. Телесное 
и духовное преображение совершается именно 
в самом моменте шутовского и пародийного 
представления, изображающего обряды Кре-
щения, страдания и муки первых христиан, 
риторику церковных проповедей. Житий-
ный список мучеников и святых, обращён-
ных в веру христианскую мимов, достаточно 
широк для того, чтобы говорить о некой за-
кономерности типического и универсального, 
а не чудесной случайности единичного («Мар-
тиролог театра», Афины, 2012 г.). Естественно, 
что агиографические сюжеты таковых мими-
ческих преображений, уже в эпоху расцвета 
христианства конца V–VI вв., были положены 
в основу театральных представлений, сценар-
ные текстологические формы которых дошли 
до наших дней [25, с. 202–222]. Весьма отно-
сительно данные тексты можно маркировать 
термином «пьесы» в современном понимании, 
но то, что они были предназначены для сцени-
ческой постановки, подтверждается наличием 
ремарок как режиссёрских указаний.

Сам факт Распятия толковался эллинами 
как акт безумия: «Ибо и Иудеи требуют чудес, 
и Еллины ищут мудрости; а мы проповедуем 
Христа распятого, для Иудеев соблазн, а для 
Еллинов безумие» (Апостола Павла 1‑е по-
слание к коринфянам 1:22). С точки зрения 
античного мира новая религия демонстриро-



21

⇒  Теория  и история культуры

вала свою абсурдную несообразность с требо-
ваниями разума и умопостигаемой мудрости. 
Мистерия Голгофы с идеей кенозиса (κένωσις 
– опустошение, истощение) как Божествен-
ного самоуничижения Христа, безусловно, 
воспринималась в этом контексте как «карна-
вал», а телесное воплощение Бога-Слова – как 
«карнавальная телесность» в персонажной 
воплощённости трикстера, о чём пытался пе-
редать В. Н. Турбин изустным высказыванием 
М. М. Бахтина о «карнавальном» (нехристи-
анском) восприятии Евангелия [10].

Универсализм концепции Бахтина, 
на языке учёного, «бытийно представитель-
ствует» динамическую и/или топографиче-
скую структуру «карнавальной телесности»: 
«гротескное тело» – «родовое тело» («внутри-
телесное тело») – тело антропологическое (ада-
мово тело) – «индивидуальное тело большого 
опыта». Парадоксальным образом «большая 
память» родового тела индивидуализиру-
ется, и тело «неподвижной вечности», тело 
«большого становления» (смены эпох) начи-
нает проявлять себя в «индивидуальном теле» 
конкретного носителя памяти – в личности [2, 
с. 519]. Данная трансформация «карнавальной 
телесности» в концепции учёного объяснима 
только с точки зрения христианского Богово-
площения, воплощения Бога-Слова.

В целом герменевтика Бахтина претер-
певает динамику «диалектического скачка» 
(как бы он сам ни открещивался от диалек-
тики) – от «родового тела» к «телу индивиду-
альному» в памяти Большого времени, про-
зревая в этом кризисном эпохальном разломе 
универсальный смысл духовной вертикали 
«карнавальной телесности». А потому иссле-
дователь упорно возвращается в своих инту-
ициях «топографического тела» к романной 
форме Ф. М. Достоевского. Преодолевается 
тот разрыв, на который постоянно указывают 
исследователи, уловляющие Бахтина в проти-
воречии. Трансформации и преобразования 
карнавального тела осуществимы в заданно-
сти преображения «речевого тела».

Разрешение этого парадокса генетически 
укореняется в «речевом теле» воплощённого 

Логоса (Слово-Плоть-Бог). Фундаменталь-
ность универсального уровня логосного во-
площения в карнавальном теле мы находим 
не в привычном синтезе семитической и древ-
негреческой традиции «эллинистического хри-
стианства», но значительно древнее – в древне-
индийском трактате о театре «Натьяшастра» 
(предположительно, I–III тыс. до н. э.).

Сакральные смыслы карнавальной теле-
сности. Собственно, научное изучение «Пя-
той Веды», как именуют священные тексты 
о «Натье», имеет позднее происхождение, 
по причине того, что первые переводы па-
мятника с санскрита на европейские языки 
(в основном английский) появляются только 
в конце XIX века, а относительно полное кри-
тическое издание было опубликовано только 
в конце второй половины XX столетия. Отече-
ственная индология приступила к изучению 
трактата в 1970‑х‑1990‑х гг. (первая работа 
Алихановой Ю. М. «Театр Древней индии – 
Культура Древней Индии», 1975 г.). Научное 
исследование Лидовой Н. Р. «Драма и ритуал 
в Древней Индии», на которое мы опираем-
ся в настоящей статье, было опубликовано 
в 1992 году [12]. Соответственно, колоссаль-
ная инерция отечественного театроведения 
не может, да и не желает, пересматривать 
фундаментальные положения западноевро-
пейской традиции во взглядах на театр. И пер-
вая проблема театрального генезиса – это 
«идеологические» расхождения во взглядах 
на истоки происхождения театра: светское 
или сакральное (священное). Как ни стран-
но, но эти «челночные» дискуссии о курице 
и яйце продолжаются до сих пор.

Ключевым моментом в этих спорах яв-
ляется понятие «десакрализация», которое 
однозначно все прогрессисты относят к «свет-
скому» освобождению от архаического груза 
сакрального, а заодно и священного (на вопро-
се различения и разделения этих понятий мы 
здесь не станем останавливаться). Но в дей-
ствительности акт десакрализации (развопло-
щение) интегрирован в динамическую струк-
туру ритуального действа, а, следовательно, 
и в состав «карнавальной телесности».



22

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

В «Натьяшастре» ритуально-мифо
логическая интерпретация (экзегетика) 
стадии десакразлизации пространства осу-
ществляется в границах сакрального как акт 
перехода-преображения от старого инерт-
ного состояния космоса к новому косми-
ческому циклу. В этой фазе полигонизации 
(перестройки структур) старой упорядочен-
ной модели вселенной наступает время (или 
момент вечности) становления Божественно-
го Слова, логосного основания мироздания, 
что и переводит символически ритуальное 
действо в статус «борьбы с помощью слов». 
Наступление нового состояния мира знаме-
нуется «звучащей речью» (бхарати вритти – 
«говорящее слово» или «речевое действие» 
или «тело вращения») как формой активи-
зации творческой потенции мироздания. 
То есть появление (рождение) карнаваль-
ной телесности самым непосредственным 
образом связывается с порождением рече-
вой действительности. Невольно напраши-
вается термин «карнавальная глоттогония», 
поскольку происхождение языка в драмати-
ческой структуре ритуального действа тесно 
связано с явлением на сцене странного пер-
сонажа, вечно узнаваемого и вечно ни на что 
и ни на кого не похожего, – его величество 
Шут-Трикстер-Джокер.

Согласно священному тексту после 
торжественной части ритуала исполняется 
«костюмированная интермедия», по опре-
делению Натьяшастры, именуемая «Трига-
та» и «имеющая вид пьесы». Тут и предстаёт 
наш вечный антагонист Видушака (санскр. 
vidûshaka – портящий) в обличье лысого, гор-
батого и пузатого карлика, одним своим видом 
вызывающий смех. Внешнее описание этого 
персонажа значительно трансформируется 
во времени, но все авторы древности сход-
ны в одном инвариантном признаке: речевая 
амбивалентность, одновременно абсурдная 
и остроумная.

Динамическая структура этой воплощён-
ной карнавальной телесности в лице Видуша-
ки эволюционирует от прямого воплощения 
бога победителя демонов (аватара Вишну) 

в период становления (тексты Ригведы) до его 
помощника-трикстера в период расцвета 
(Вишну – Видушака) и, как полная противо-
положность – «асуры» (буквально «не-боги»), 
что означает именование антиподов персона-
жам божественного пантеона в период распада 
и кризисного упадка [7].

Мы изложили «чистый» (и значительно 
редуцированный) акт динамического моде-
лирования «топографической картины» мира, 
описанный Н. Р. Лидовой в терминах Натьяша-
стры, до момента появления интересующего 
нас персонажа интермедии [12, с. 26]. В этой 
интермедии и находит свой генезис древнеин-
дийская драма и театр; и актёр, и сцена, и осо-
бо для этого предназначенное и возведённое 
здание – все значения театра, слитые в одном 
полисемантическом термине «натья». «Натья-
шастра» – священный трактат (сутры) о натье 
регламентирует его сакральное, изначально 
целостное, синкретическое и симультанное, 
обрядово-ритуальное значение.

Любопытно, что, используя, по сути, фе-
номенологический метод наивного синкре-
тизма Жана Пиаже – «смешивать разнородные 
явления без достаточных на это оснований», 
принимая «связь впечатлений за связь вещей», 
мы приходим к неожиданному сближению 
значений в древнегреческих словах «пародия», 
«парадокс» и «парод» в общем акте вывора-
чивания наизнанку «против и вопреки» (др.-
греч. παρά «возле, кроме, против») ожидаемо-
го. И странное сближение с этими значениями 
конструкта «парод» (др.-греч. πάροδος) – «от-
крытого коридора», прохода на орхестру, рас-
положенному между (против) амфитеатром 
и скеной, впоследствии трансформирован-
ном в «чёрную дыру» портального отверстия 
(зеркало сцены). Эти смыслы создают единое 
семантическое пространство «карнавальной 
телесности» в прочтении «изнаночной», «вы-
вороченной» «смеховой культуры» (М. М. Бах-
тин, Д. С. Лихачов, А. М. Панченко). «Внутри-
телесное тело», вывернутое в космогоническом 
акте говорения, речепорождение мироздания 
даёт свежий взгляд на мир – неожиданный, т. е. 
парадоксальный.



23

⇒  Теория  и история культуры

Традиция «Тригаты» исследователями от-
носится к жанру ритуальной энигмы (énigme) 
или «нулевой точки» фазового перехода со-
знания в процессе парадоксального обмена 
загадками в форме словесного поединка. Ха-
рактерно, что древнегреческий миф об Эдипе 
относится к первому, широко распространён-
ному в античном мире появлению энигмати-
ческого жанра, заменяющего кровавую битву 
на словесный поединок (встреча со Сфингсой). 
Драматург Софокл использует форму рече-
вой баталии в драматической завязке своей 
трагедии (сцена вторая), с которой начинает-
ся катастрофа и стремительное возвращение 
героя к самому себе как истинному я. Жанр 
этой сцены диалога слепого провидца Тиресия 
и недальновидного Эдипа явно носит характер 
комически-пародийной ситуации. Об этом го-
ворит весьма сомнительная и двусмысленная 
телесность зеркально отражающих друг друга 
персонажей, которые поочерёдно играют роль 
трикстера (комического дублёра) в травестий-
ной ситуации имитации героического состо-
яния пароксизма (возвышенного припадка). 
Персонажи не в состоянии проявить былую 
харизму боевого духа и вынуждены огра-
ничиться словесной баталией и перепалкой 
бессильных проклятий. Эта двойственность 
не амбивалентная, в которой расщеплен-
ное (бинарное) отношение (переживание) 
к ценности лежит в самом явлении, и не игра 
смысловой многозначностью высказывания 
(полисемия). Эта двойственная игра основа-
на на телесной неоднозначности персонажей 
(героя и его комического дублёра), лишённых 
телесной идентификации, – «трансгендерная 
телесность» Тиресия и «инцестированное тело» 
Эдипа. В этой, по сути, гротесковой ситуации, 
очевидная истина о преступлении и преступ-
нике, ложно завуалированная и запутанная 
в процессе словесной баталии, доведённая 
до банальности, выстреливает вдруг и неожи-
данно: мудрый птицегадатель Тиресий «привел 
в движение страшное». Трагическая амбива-
лентность «Эдипа-царя» приращивается кон-
текстуальными интерпретациями фабульного 
«узнавания» (по Аристотелю), которая стро-

ится на знании сюжета разыгрываемого мифа 
об Эдипе (игровой принцип знания-у-знания). 
Отсюда парадоксальная неожиданность зри-
тельского восприятия игры в двусмыслен-
ность кажимости и истинности. Режиссёр 
Питер Брук рассказывает о своём впечатлении 
от сцены с Тиресеем в африканской постановке 
«Эдипа», решённой в фарсовом ключе. Сло-
весная перепалка персонажей радостно пре-
дугадывается зрителем в игре несовпадения 
вопросов и ответов, ведущих вопрошающего 
Эдипа к катастрофе. Но на реплике «Ты убил 
своего отца!» публика одновременно с Эдипом 
приходят в ужас, наступает тишина. Режиссёр 
останавливается в размышлении где расхо-
дятся и соединяются трагедия и комедия [5, 
с. 291–292]. Они разошлись во времени упад-
ка и деградации жанрового дробления – из-
начально синкретического в универсальной 
стадии становления.

Театр генетически сакрален, мистериа-
лен, но в нем усиливается элемент имитации 
не в значении мимесиса, как подражания 
трагическому мифу, но в двусмысленном под-
ражании теневым пародийным двойникам 
(концепция О. М. Фрейденберг [27]). Уместно 
здесь и пародийное высмеивание сакрального 
в границах самого сакрального в динамиче-
ской смене относительных ценностей (кон-
цепция В. П. Даркевич [11]). Одно не отменяет 
и не противоречит другому, но активно взаи-
модействует в единой системе действия. Идея 
«двумирности» Бахтина на уровне изначаль-
ного синкретизма (универсального) заклю-
чается в том, что большая память родового 
тела сохраняет и проявляет стихийное смехо-
вое начало, но уже в топографии локальных 
многоуровневых расслоений по отношению 
к «официальному».

Скоморохи Божьи в динамике карнаваль-
ной телесности. Динамический кризис эпохи 
«раблезианского гуманизма», прежде всего, 
был кризисом духовно-религиозным, пери-
одом упадка, распада и деградации западно-
европейской христианской церкви – «Тела 
Христова» (яркий пример представлен в на-
звании «Моралите о болезни Христианства» 



24

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

1533 г.) [14]. Всё телесное получает доминан-
ту «низового» материального начала в «родо-
вом теле» коллектива, социума и индивида, 
которое было спроецировано на телесный, 
вселенский космос как неразделимое, единое 
и живое «говорящее» целое. Этих признаков 
вполне достаточно, чтобы говорить о частич-
ной утрате преобразовательной силы лого-
сных смыслов «карнавальной телесности». 
В эпоху позднего Ренессанса площадной кар-
навал окончательно профессионализируется 
на уровне ремесленно-цеховой специализации. 
Поэтому в конце XVI века площадные мисте-
рии, из общественной литургии превращён-
ные в зрелище, подвергаются легитимации 
и запрету.

Народная праздничность «гротескного 
реализма» официально регламентировалась, 
но локально позиционировала свою потай-
ную вторую жизнь в контрапункте к обще-
установленному и общепринятому уровню. 
Идеализированная гуманистами карнавальная 
среда «праздника осла» и «праздника дура-
ков» генерировала новые социальные утопии 
(в том числе и в жанре пародии, например, 
такой антиутопии, как роман Сервантеса). 
В романе Франсуа Рабле смысловым центром 
композиции является первый французский 
утопический идеал под названием «Телем-
ское аббатство» (L’abbaye de Thélème – от гр. 
θελεμα – воля). Утопический образ, созданный 
бывшим монахом-францисканцем, именуемый 
«Вольной обителью», и является воплощением 
идеального «речевого тела», «Тело Слова», ко-
торым должна была стать церковь, как «Тело 
Христово». Зашвырнув свою францисканскую 
рясу в крапиву [18], Франсуа Рабле, которого 
В. Гюго назвал «шутовским Гомером», сохра-
нил в себе образ идеального братства и заго-
ворил на языке народной смеховой культуры. 
Посредством народного празднества он вывер-
нул наизнанку фарсовое, гротескное тело «мес-
сы осла» монашеских орденов и воплотил об-
раз Вольного аббатства в его «внутрителесном 
теле». Как некогда святой Франциск Ассизский 
преобразился в «скомороха Бога», «придвор-
ного олуха Царя небесного» [24], в котором 

текст Священного Писания заговорил с миром 
на языке его тела (проповедь птицам).

М. М. Бахтин постоянно возвращал-
ся к теме францисканства не только в связи 
с творчеством Франсуа Рабле и Ф. М. Досто-
евского, но и с усиленным интересом к судьбе 
нищенствующего монашеского ордена в среде 
русского религиозного ренессанса, начиная 
с первых десятилетий XX века [17]. Для нас 
важен момент «двумирности» карнавальной 
телесности, как логосное (словесное) вопло-
щение драматургического конфликта (сло-
весной борьбы) на театрально-сценических 
подмостках.

Сложную тему скоморошества мы толь-
ко обозначим, но не в связи с поверхностной 
исторической редукцией пред-театральных 
или паратеатральных форм [20], совсем 
не имеющую отношения к генезису театра 
в силу его искусственной маргинализации. 
Изначально скоморошество, по крайней 
мере, на Руси, носило атрибут сакрализа-
ции княжеской власти. Знаменитые фрески 
внутренней галереи, соединяющей южную 
и северную башни Киево-Софийского собора, 
с росписью сцен охоты и скоморошьих игрищ 
не символизировали никакого «двоеверия», 
но латентно содержали в себе потенциал буду-
щего «двоемирия». Фрески не предоставлены 
к общему усмотрению, но скрыты в княжеских 
полатях (хорах) Северной башни Святой Со-
фии, где располагалась княжеская резиденция 
семьи и ближайших приближённых. Мате-
риалы многолетних исследований историка 
С. А. Высоцкого, собранные ещё в 60‑х – 70‑х 
гг. прошлого столетия, не получили широкой 
огласки, возможно, и по причине несоответ-
ствия бытующей до сих пор идеологии двоеве-
рия в конфликтном отношении христианства 
и язычества. Скоморошество на Руси пришло 
из Византии вместе с христианством, а главная 
тема фресковых изображений была развёрнута 
в сюжетном повествовании о визите в столицу 
Византийской империи Константинополь кня-
гини Ольги и о её провиденциальной встрече 
с императором Константином VII Порфиро-
родным [6, с. 38].



25

⇒  Теория  и история культуры

Мы не могли не привести этот редко упо-
минаемый факт не в связи с темой скомороше-
ства, но в связи с динамической структурой 
взаимодействия сакрального, священного 
и профанного. Свой «рассвет» скомороше-
ство, уже не в качестве атрибутивного свой
ства, но сакрально действенного инструмента 
власти, получает во времена правления ве-
ликого князя и первого помазанника на цар-
ство Ивана IV (Васильевича), прозванного 
Грозным и «скоморохом Божьим». В борьбе 
царя с родовой аристократией скоморошьи 
ватаги служили орудием разорения боярских 
вотчин, так как по высочайшему Указу обяза-
ны были содержать царские артели игрецов 
и глумотворцев [13; 16]. И это происходит 
в эпоху, когда скоморошество «Домостроем» 
отнесено в разряд «игр бесовских», и Стогла-
вым церковным собором 1551 года «рекомен-
довано» не привлекать скоморохов к участию 
в свадебном венчании и поминальном обряде, 
что только почти через сотню лет, в 1647 году, 
будет окончательно запрещено высочайшим 
Указом Алексея Михайловича Тишайшего.

Мы видим, что к XVI столетию весь хри-
стианский мир ополчился на смеховую куль-
туру народных праздников в лице скомороше-
ства, оттесняя её на периферию и вырабатывая 
новый дискурс документального производ-
ства, который относит их к разряду языческих 
культовых обрядов: «кощуны сатанинские», 
«песни сатанинские», «песни бесовские»; «бе-
совские игралища»; «бесовские игры», «гудбы 
бесовские». В иконографии Страшного суда, 
получившей особенно широкое распростра-
нение к этому времени на Руси, скоморохи, 
певцы, плясуны и глумцы «в огне повешены 
за ноги» [19, с. 463–477]. Поразителен позд-
ний пример послания в Пустозерск протопо-
пу Аввакуму от 1676 г., в котором осуждение 
«игранья» относится к смерти царя Алексея 
Михайловича, запретившего скомороше-
ство. Имя царя обличается в грешном образе, 
за что тот и был, по мнению автора, наказан 
в «посмертии своём», так как «тешился всяко 
различными утешении и играми» [15, с. 232.]. 
Сам протопоп Аввакум известен нам как лич-

ность «привесьма карнавальная и скоморо-
шеская», впрочем, как и все русские подвиж-
ники исихастского толка, типа преподобного 
Нила Сорского, непримиримого к внешнему 
религиозно-обрядовому символизму.

В период второй половины XVI – пер-
вой половины XVII столетий скоморошество 
из разряда положительных действ, облада-
ющих не только сакральными функциями, 
но рудиментами священного, направленного 
на благо, вытесняется в «антимирное», «кро-
мешное» измерение, в крайнюю оппозицию 
к новой системе социальных отношений. Есте-
ственно, что по отнесении явлений празднич-
ной народной культуры к языческой обряд-
ности, доминантной характеристикой этих 
действ становится преобладание материально-
телесного «низа», а духовное содержание, свя-
занное с традицией сакрализованного антипо-
ведения, активно демонизируется. Строится 
новая идеология «третьего Рима», сакрали-
зация священного «неба» трансформируется 
в сакрализацию власти земной.

Карнавальная телесность скоморошества 
деградировала, но не лишилась главного сакраль-
ного признака – словесного действия, выражен-
ного «сверхнормативной» лексикой перевёр-
нутого мира, в которой обсценная лексика ис-
пользовалась как элемент проклятий, оберегов, 
охранительных заклинаний и проч. [28, с. 36–51]. 
И вновь мы обнаруживаем всё те же инвари-
анты динамической структуры карнавальной 
телесности: словесная рифмованная перепалка 
слов и условная баталия с напарником, про-
водимая с единственной целью – организации 
«области джокера» («область перемешивания»), 
видимости сумятицы и беспорядка, за которой 
(или из которой) проявляется «сверхстранный 
аттрактор» нового логосного порядка и равно-
весия – «юродивый о Христе и Христа ради».

Агиографические свидетельства жизнео-
писаний XIV века свидетельствуют о появле-
нии нового типа «карнавальной телесности», 
внешне схожей по своему поведению со ско-
морохом, – «юродивый Христа ради». Так, 
блаженный Симеон Юродивый, сирийский 
монах-отшельник VI века, известный своим 



26

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

имитационным безумием, в русских перево-
дах получил практически канонизированное 
прозвище «игреца», т. е. скомороха Божьего. 
Канонические черты иконографических изо-
бражений святых юродивых Христа ради на-
равне с житийными сведениями закрепляются 
ко времени Макарьевских соборов середины 
XVI столетия [1, с. 283–345.]. Текстологами 
русского перевода Священного Писания еди-
нодушно утверждается общий семантический 
ряд слов «юродивый», «буйный» «похабный», 
которые воссоздают образ поведения русского 
«видушаки»: глупый, безумный, своенравный, 
непокорный, шумный, бесстыдный и непри-
стойный, но все вариации строго (почти ка-
нонизировано) сопряжены с подражанием 
Христу. Абсурдность поведения юродствую-
щего означает ту бытийно-экзистенциальную 
грань, за которую никто не может перейти [8].

Многочисленные типы юродивых во Хри-
сте, нашедшие свои определённые локации 
во времени последних четырёх столетий 
на Руси, интегрированы одним, чётко струк-
турированным, принципом по отношению 
к «высшей власти», представленным в драме 
А. С. Пушкина «Борис Годунов»:– посрамление 
всякой неправедной власти [26].

Двойником одновременно юродивого 
и скомороха в одном лице в том же XVI сто-
летии становится тип домашнего шута или ду-
рака, он и веселит, он и посрамляет. Он так же 
наделён легитимным правом «инаковости» 
по отношению к другому измерению, к «ино-
мирию», но определять его в качестве «анти-
мирия» не вполне корректно с той же церков-
ной точки зрения. Поскольку типы юродивого, 
шута и скомороха, практически, находятся 
в соотношении теневого пародирования, 
но генетически представляют собой один эс-
хатологический тип проводника-посредника 
в двумирии земного и небесного в преддверии 
нового бытия – Пакибытия (от слав. «паки» – 
вновь), которое осуществится после прише-
ствия и воцарения Сына Человеческого.

Вместо заключения: перспективы исследо-
вания карнавальной телесности в структуре 
драматического действия.

Мы рассмотрели исторические генера-
ции динамических структур карнавальной 
телесности в их «чистом» виде, действующие 
приблизительно до XVI – первой половины 
XVII вв. В дальнейшем в контексте театрально-
драматургических структур мы можем раз-
личать локальные проявления жанровых 
и персонажных признаков, заданных стили-
стическим приёмом авторского преувеличения 
(гротеск).

Метод художественной реконструкции 
первых десятилетий XX столетия (Н. Н. Ев-
реинов, Вс. Э. Мейерхольд, Е. Б. Вахтангов) 
предоставил возможности реальной практики 
в исследовании жанровых феноменов не толь-
ко сценического, но и антропологического 
опыта карнавальной телесности. Эвритми-
ческие опыты М. А. Чехова с индивидуальным 
речевым телом конкретизируют лабораторный 
подход в поиске технических средств «анато-
мирования» речепорождающей телесности. 
Эвристический подход характеризует экспе-
риментальную работу с родовым телом в те-
атральных тонально-пластических студиях 
пролеткульта.

Театральная герменевтика целостного 
прочтения драматургического произведения 
в фоновом контексте большого времени, на-
пример, сценическое прочтение локальных 
средневековых жанров фарса, миракля и мора-
лите в общем контексте «площадной драмы», 
как народной литургии, представляет богатей-
ший материал для художественного решения 
спектакля (Дж. Р. У. Найт, Ф. Ф. Комиссаржев-
ский). Исключительный феноменальный опыт 
речевой телесности представляет собой «Меж-
дународный центр театральных исследований» 
Питера Брука, в котором антропологический 
подход играет главную роль в исследовании 
человеческого «устроения» актёра, в отличие 
от «театральной антропологии» Эудженио 
Барбы, исследующей опыт «сценического 
присутствия». В последнее время получил 
распространение вид документального теа-
тра (вербатим), реализация технической сто-
роны которого зависит от телесно-речевой 
конгруэнтности актёра-интервьюера реаль-



27

⇒  Теория  и история культуры

ному прототипу («донору») предстоящего 
представления.

Лабораторный подход позволяет выя-
вить феноменологическую дифференциацию 
индивидуально-речевых регистров карнаваль-
ной телесности, если под «регистрами» пони-
мать определённый локус-центр топографиче-
ской телесности, задействованный в контексте 
драматической ситуации «речевого жанра».

Герменевтический подход представля-
ет возможным истолкование феноменоло-
гических рефлексий на уровнях системно-
динамического понимания и толкования 
опыта «карнавальной телесности» как орга-
нического целого.

Естественно возникающая дихотомия 
в подходе к драматургическому произведению 
(пьеса), в первую очередь, как письменному 
тексту (литературному), задаёт коммуника-
тивные регистры вторичного моделирования 

речевой действительности, то есть семиоти-
ческого. Органическое действие актёра зада-
ётся в режиме преодоления (преобразования) 
репертуара языковых средств, как «чужого 
слова» (авторского), зафиксированного тек-
стуально, в живую речь. «Речевое тело» мате-
риала пьесы присваивается в органике «рече-
вого действия» (речепорождающей) и в этот 
момент запускается, вольно или невольно, 
динамический механизм карнавальной те-
лесности.

Антропологический подход к топографи-
ческой дифференциации телесности, согласно 
которому выявляется «жанровое» отношение 
или «угол зрения на предмет» (по Г. А. Тов-
стоногову) [23] в речевом теле участников 
драматического общения, способствует фе-
номенологическому различению типов акту-
ализации речевого высказывания в поиске 
«словесного действия».

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Андроник (Трубачёв), Афиногенов Д. Е., Гросул В. Я., Зайцев Д. В. и др. Житийная литература // Ефе-

сянам послание – Зверев. Москва:  Православная энциклопедия. Т. XIX,  2008. С. 283–345. 

2.	 Бахтин М. М. Литературно-критические статьи. Москва : Художественная литература, 1986. 543 с.

3.	 Бахтин М. М. Творчество Франсуа Рабле и народная культура средневековья и Ренессанса. Москва 
: Художественная литература, 1990. 543 с.

4.	 Бахтин М. М. Работы 1940-х – начала 1960-х гг. // Собрание сочинений, Т. 5. Москва : Русские сло-
вари, 1997.  731 с.

5.	 Брук Питер. Нити времени: Воспоминания. Москва : Артист. Режиссёр. Театр, 2005.  С. 291–292.

6.	 Высоцкий С. А. Средневековые надписи Софии Киевской: (По материалам граффити ХI-ХVII вв.): 
Автореф. дис. ... доктора исторических наук. Киев, 1978. 38 с.

7.	 Воробьёва Д. Н. Карлики в Древнеиндийской религиозной иконографии: уровни интерпретации / 
Актуальные проблемы теории и истории искусства. 2017. № 7. С. 590–598.

8.	 Голубинский Е. Е. История канонизации святых в русской церкви. Москва : Имп. Общество исто-
рии и древностей при Московском университете, 1903. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Evgenij_Gol-
ubinskij/istorija-kanonizatsii-svjatyh-v-russkoj-tserkvi/ 

9.	 Гуревич А. Я. К истории гротеска. «Верх» и «низ» в средневековой латинской литературе // Известия 
АН СССР. Серия литературы и языка. 1975. Т. 34. № 4. С. 327.

10.	 Из переписки М.М. Бахтина с В.Н. Турбиным (1962–1966) / Предисловие Натальи Ивановой. Подго-
товка к печати и комментарии Н.А. Панькова // Знамя, 2005. №7. URL: https://magazines.gorky.media/
znamia/2005/7/iz-perepiski-m-m-bahtina-s-v-n-turbinym-1962-8212-1966.html 

11.	 Даркевич В. П. Пародийные музыканты в миниатюрах готических рукописей // Художественный 
язык Средневековья. Москва: Наука, 1982. С. 20–37.



28

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

12.	 Лидова Н. Р. Драма и ритуал в Древней Индии. Москва : Наука. Восточная литература, 1992. 149 с.

13.	 Лихачёв Д. С. Историческая поэтика русской литературы: Смех как мировоззрение. Санкт-Петер-
бург : Алетейя, 1997. 508 с.

14.	 Некрасова И. А. Религиозная драма и спектакль XVI—XVII веков. Санкт-Петербург : Гиперион, 
2013. 365 с.

15.	 Памятники старообрядческой письменности. Санкт-Петербург: Изд-во Русского Христианского 
гуманитарного института, 2000. 382 с.

16.	 Панченко А. М. Смех как зрелище // Лихачев Д.С., Панченко А.М., Понырко Н.В. Смех в Древней 
Руси. Ленинград : Наука, 1984. С. 72–153. 

17.	 Попова И. Л. Книга М.М. Бахтина о Франсуа Рабле и ее значение для теории литературы. Москва : 
ИМЛИ РАН, 2009. 464 с.

18.	 Сент-Бёв Ш. «Французские легенды. Рабле». Сочинение Эжена Ноэля // Литературные портреты. 
Критические очерки. Москва : Художественная литература, 1970. 296 c.

19.	 Скоморохи в памятниках письменности / Сост. З.И. Власова, Е.П. Фрэнсис (Гладких). Санкт-Пете-
бург: Нестор-История, 2007. С. 463–477.

20.	 Стахорский С. В. Театральная культура Древней Руси. Москва : Государственный институт телеви-
дения и радиовещания, 2012. 392 с.

21.	 Степанова Г. А. Идея «соборного театра» в поэтической философии Вячеслава Иванова. Москва : 
ГИТИС, 2005. 141 с.

22.	 Титов А. Ю. Спектральная антропотомия телесности: введение в методологическую постановку 
проблемы целостности // Сборник материалов международной научно-практической конференции 
«Антропология театральности: природа любительского художественного творчества» Орёл: Орлов-
ский государственный институт культуры, 2018. С. 97–114.

23.	 Товстоногов Г. А. О жанре // Товстоногов Г. О профессии режиссёра. Москва : ВТО, 1965. С. 127–147.

24.	 Честертон Гилберт Кийт. Святой Франциск Ассизский. Москва : Политиздат, 1991. URL:  https://
www.4italka.ru/nauka_obrazovanie/istoriya/82175/fulltext.htm 

25.	 Чистюхин И. Н. Византийский театр. Орёл:  Орловский государственный институт  культуры, 2018. 
241 с. 

26.	 Федотов Г. П. Святые Древней Руси. Ростов-на-Дону: Феникс, 1999. 384 с. 

27.	 Фрейденберг О. М. Миф и литература древности. Екатеринбург: У-Фактория, 2008. 896 с. 

28.	 Юрков С. Е. «Под знаком гротеска: антиповедение в русской культуре (XI – начало ХХ вв.). Санкт-Пе-
тербург, 2003. С. 36–51. URL: https://vk.com/wall-38761535_69667 

R e f e r e n c e s
1.	 Andronik (Trubachev), Afinogenov D. E., Grosul V. Ya., Zaitsev D. V. et al. Zhitiynaya literatura // Efesyanam 

message – Zverev. Moscow: Pravoslavnaya entsiklopediya. T. XIX, 2008. pp. 283–345.

2.	 Bakhtin M. M. Literary-critical articles. Moscow: Art Literature, 1986. 543 p.

3.	 Bakhtin M. M. Creativity of Francois Rabelais and folk culture of the Middle Ages and the Renaissance. Moscow: 
Khudozhestvennaya Literature, 1990. 543 p.

4.	  Bakhtin M. M. Works of the 1940s - early 1960s. // Collected Works, T. 5. Moscow: Russian Dictionaries, 
1997. 731 p.

5.	  Brooke Peter. Threads of Time: Memories. Moscow: Artist. Producer. Theatre, 2005, pp. 291–292.

6.	  Vysotsky S. A. Medieval inscriptions of St. Sophia of Kyiv: (Based on graffiti materials of the 11th-17th centuries): 



29

⇒  Теория  и история культуры

Abstract of the thesis. dis. ... doctor of historical sciences. Kyiv, 1978. 38 p.

7.	 Vorobyova D. N. Dwarfs in Ancient Indian Religious Iconography: Levels of Interpretation / Actual Problems 
of Theory and History of Art. 2017. No. 7. Р. 590–598.

8.	  Golubinsky E. E. The history of the canonization of saints in the Russian Church. Moscow: Imp. Society of 
History and Antiquities at Moscow University, 1903. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Evgenij_Golubinskij/
istorija-kanonizatsii-svjatyh-v-russkoj-tserkvi/

9.	  Gurevich A. Ya. On the history of the grotesque. «Top» and «bottom» in medieval Latin literature // Izvestiya 
AN SSSR. Literature and Language Series. 1975. V. 34. No. 4. Р. 327. 

10.	 From the correspondence of M.M. Bakhtin with V.N. Turbin (1962–1966) / Foreword by Natalia Ivanova. 
Preparation for publication and comments by N.A. Pankova // Banner, 2005. No. 7. URL: https://magazines.
gorky.media/znamia/2005/7/iz-perepiski-m-m-bahtina-s-v-n-turbinym-1962-8212-1966.html 

11.	  Darkevich V. P. Parody musicians in miniatures of Gothic manuscripts // Artistic language of the Middle Ages. 
Moscow: Nauka, 1982, pp. 20–37.

12.	  Lidova N. R. Drama and ritual in Ancient India. Moscow: Nauka. Eastern literature-tour, 1992. 149 p.

13.	  Likhachev D.S. Historical poetics of Russian literature: Laughter as a worldview. St. Petersburg: Aleteyya, 1997. 
508 p.

14.	  Nekrasova I. A. Religious drama and performance of the XVI–XVII centuries. St. Petersburg: Hyperion, 2013. 
365 p. 

15.	 Monuments of Old Believers writing. St. Petersburg: Publishing House of the Russian Christian Humanitarian 
Institute, 2000. 382 p.

16.	 Panchenko A.M. Laughter as a spectacle // Likhachev D.S., Panchenko A.M., Ponyrko N.V. Laughter in Ancient 
Rus’. Leningrad: Nauka, 1984, pp. 72–153.

17.	 Popova I. L. Book M.M. Bakhtin about Francois Rabelais and its significance for the theory of literature. Moscow: 
IMLI RAN, 2009. 464 p.

18.	 Sainte-Beuve C. “French legends. Rabelais. Composition of Eugene Noel // Literary portraits. Critical Essays. 
Moscow: Fiction, 1970. 296 p.

19.	 Buffoons in the monuments of writing / Comp. Z.I. Vlasova, E.P. Francis (Smooth). St. Petersburg: Nestor-
Istoriya, 2007, pp. 463–477.

20.	 Stakhorsky S. V. Theatrical culture of Ancient Rus’. Moscow: State Institute of Television and Radio Broadcasting, 
2012. 392 p.

21.	 Stepanova G. A. The idea of ​​a «cathedral theater» in the poetic philosophy of Vyacheslav Ivanov. Moscow: 
GITIS, 2005. 141 p.

22.	 Titov A. Yu. Spectral anthropotomy of corporality: an introduction to the methodological formulation of 
the problem of integrity // Collection of materials of the international scientific and practical conference 
«Anthropology of theatricality: the nature of amateur artistic creativity» Oryol: Oryol State Institute of Culture, 
2018. P. 97–114.

23.	 Tovstonogov G. A. About the genre // Tovstonogov G. About the profession of a director. Moscow: VTO, 1965, 
pp. 127–147.

24.	 Chesterton Gilbert Keith. Saint Francis of Assisi. Moscow: Politizdat, 1991. URL:  https://www.4italka.ru/
nauka_obrazovanie/istoriya/82175/fulltext.htm 

25.	 Chistyukhin I. N. Byzantine theater. Orel: Orel State Institute of Culture, 2018. 241 p.

26.	 Fedotov G.P. Saints of Ancient Rus’. Rostov-on-Don: Phoenix, 1999. 384 p.

27.	 Freidenberg O. M. Myth and literature of antiquity. Ekaterinburg: U-Factoria, 2008. 896 p.


