
6

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

ПРОСВЕЩЕНИЕ И КОНТРПРОСВЕЩЕНИЕ 
В РУССКОЙ КУЛЬТУРЕ XIX СТОЛЕТИЯ

УДК 930.85 (470) 18
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-3107-6-15

М . А .  М а й д а н с к и й
Белгородский государственный национальный исследовательский университет 
Белгород, Российская Федерация, 
e-mail: irmaid@yandex.ru

Аннотация: Автор статьи предпринимает попытку взглянуть на историю русской культуры под углом 
зрения противостояния двух интеллектуальных движений Нового времени – Просвещения и Контр-
просвещения. Эти два понятия трактуются в особом смысле, который связывал с ними Исайя Берлин 
(русско-английский мыслитель, классик политической философии XX века). Философский фундамент 
Контрпросвещения был заложен трудами Дж. Вико, И.Г. Гамана и немецких романтиков, пошатнувших 
фундаментальные принципы Просвещения: доверие к разуму, объективность и всеобщность законов 
истории. Здесь же кроется исток современных дискуссий о «Модерне».

Ключевые слова: интеллигенция, любомудры, немецкий романтизм, радикальное Просвещение, уме-
ренное Просвещение, Контрпросвещение, Исайя Берлин.

Благодарности: Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 19-18-00100, 
https://rscf.ru/project/19-18-00100/

Для цитирования: Майданский М.А. Просвещение и Контрпросвещение в русской культуре XIX // 
Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2022. №3 (107). С. 6-15. 
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-3107-6-15

ENLIGHTENMENT AND COUNTER-ENLIGHTENMENT 
IN NINETEENTH-CENTURY RUSSIAN CULTURE

M a k s i m  A .  M a i d a n s k y
Belgorod National Research University, Belgorod, Russian Federation 
e-mail: irmaid@yandex.ru

Abstract: The author attempts to look at the history of Russian culture from the perspective of the 
confrontation between the two intellectual movements of the New Age, viz., the Enlightenment and the 

МАЙДАНСКИЙ МАКСИМ АНДРЕЕВИЧ – аналитик Дирекции программ стратегического развития, 
Белгородский государственный национальный исследовательский университет; научный сотрудник, 
Школа философии и культурологии Факультета гуманитарных наук, Национальный исследовательский 
университет «Высшая школа экономики» (Москва)

MAIDANSKY MAKSIM ANDREEVICH – Analyst, Department of Strategic Development Programmes, Belgorod 
National Research University; Researcher, School of Philosophy and Cultural Studies, Faculty of Humanities, 
HSE University (Moscow)

© Майданский М. А., 2022



7

⇒  Теория  и история культуры

МАЙДАНСКИЙ МАКСИМ АНДРЕЕВИЧ – аналитик Дирекции программ стратегического развития, 
Белгородский государственный национальный исследовательский университет; научный сотрудник, 
Школа философии и культурологии Факультета гуманитарных наук, Национальный исследовательский 
университет «Высшая школа экономики» (Москва)

MAIDANSKY MAKSIM ANDREEVICH – Analyst, Department of Strategic Development Programmes, Belgorod 
National Research University; Researcher, School of Philosophy and Cultural Studies, Faculty of Humanities, 
HSE University (Moscow)

© Майданский М. А., 2022

Первые ростки Просвещения в XVIII веке 
с трудом приживались на русской почве, даже 
у приоткрытого «окна в Европу». Ситуация 
начала меняться лишь после Отечественной 
войны 1812 года. Вступление русской армии 
в Париж Исайя Берлин считал не менее зна-
чимым для русской культуры событием, чем 
реформы Петра. Из европейских походов рус-
ские дворяне вынесли сильные, но с трудом 
уживавшиеся вместе чувства: гордость, патри-
отическое воодушевление победителей и «мо-
ральную уязвленность варварством русской 
жизни». В драматическом столкновении двух 
этих чувств рождалась русская интеллигенция.

«Интеллигенты» XIX столетия – дальняя 
родня французских просветителей. Те и дру-
гие были не просто интеллектуалами, но еще 
и миссионерами разума и свободы. «Мы – 
светские миссионеры, … и можем похвастать-
ся тем, что наша церковь универсальна», – пи-
сал Вольтер Екатерине II (цит.: [19, p. 612]). 
Со своей стороны, русские интеллигенты 
«видят себя посвященными в некий орден, 
как бы пастырями в миру, назначенными не-
сти особое понимание жизни, своего рода но-
вое евангелие» [3, с. 9] 1. Семена интеллигент-

1 В воспоминаниях П. В. Анненкова сообщество рус-
ских интеллигентов, встречавшихся в подмосковном по-
селке Соколово в 1845 году, уподобляется «рыцарскому 
братству, воюющему ордену, который не имел никакого 
письменного устава, но знал всех своих членов, рассеян-
ных по лицу пространной земли нашей» [2, с. 260].

ности были занесены с Запада и прорастали 
на пустоши между непросвещенным народом 
и не заинтересованными в его просвещении 
элитами. В течение долгого времени практиче-
ски все идеи, которыми жила русская мысль, 
прибывали из-за границы, в основном, из Гер-
мании и Франции, значительно реже – из Ан-
глии и других стран.

Первые, по-настоящему оригинальные, 
философские концепции появляются ближе 
к концу XIX века. И. Берлин, правда, выделя-
ет только одну – толстовское «непротивле-
ние злу», прибавляя: «В целом же, насколько 
могу судить, Россия не внесла в сокровищ-
ницу человечества ни одной новой соци-
альной или политической мысли: любую 
из них легко возвести не просто к запад-
ным корням, но к той или иной конкрет-
ной доктрине, исповедовавшейся на Западе 
восемью, десятью, а то и двадцатью годами 
раньше» [3, с. 19].

Вместе с тем он отмечает, как в высшей 
степени отличительную черту русских интел-
лигентов, их необычайную «страсть к идеям» 
и готовность претворять свои замыслы в жизнь 
немедленно, сегодня же, притом – в самых край-
них формах. Масла в огонь идейных страстей 
подливал немецкий романтизм, философски 
осмысленный и представленный в системах 
Фихте и Шеллинга. Для интеллигенции немец-
кая метафизика стала, по словам И. Берлина, 
«конспектом новой религии».

Counter-Enlightenment. These two concepts are interpreted in the special sense given to them by Isaiah 
Berlin (Russian-English thinker, a classic of political philosophy in the twentieth century). The philosophical 
foundations of the Counter-Enlightenment were laid by G. Vico, J.G. Hamann and the German Romantics, 
who shook the fundamental principles of the Enlightenment: trust in reason, objectivity and the universality 
of the laws of history. Here, too, lies the source of the contemporary debate on “Modernity”.

Keywords: intelligentsia, lubomudry, German Romanticism, Radical Enlightenment, Moderate Enlighten-
ment, Counter-Enlightenment, Isaiah Berlin.

Acknowledgements: This article was prepared with the support of the RSF grant no. 19-18-00100. https://
rscf.ru/en/project/19-18-00100/

For citation: Maydansky M.A. Enlightenment and counter-enlightenment in nineteenth-century Russian 
culture. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 3 (107), pp. 
6-15. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-3107-6-15



8

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

После разгрома декабристов русские 
либералы и радикалы повели партизанскую 
войну с самодержавием, подобную той, что 
в XVIII веке вели французские просветители. 
Но если те изобретали новую философию, 
то у нас безоговорочно господствовала фи-
лософия немецкая, поначалу Шеллинг и ро-
мантики, позднее – политически радикализо-
ванная диалектика Гегеля.

«Немецкая философия и в особенности 
творения Шеллинга нас всех так к себе при-
ковывали, что изучение всего остального шло 
у нас довольно небрежно, – вспоминал А. И. Ко-
шелев. – Мы иногда читали наши философские 
сочинения; но всего чаще и по большей части 
беседовали о прочтенных нами творениях не-
мецких любомудров». Участников тайного фи-
лософского кружка, как и немецких классиков, 
занимала прежде всего теория познания: «Нача-
ла, на которых должны быть основаны всякие 
человеческие знания, составляли преимуще-
ственный предмет наших бесед» [12, с. 13, 15].

Период чисто философских увлечений 
длился недолго, их вытеснили тайные же по-
литические дебаты. Сожжение бумаг «Обще-
ства любомудров» в этом смысле оказалось 
весьма символичным актом.

Тем временем в Европе уже несколько де-
сятилетий набирал силы процесс, который 
И. Берлин назвал «Контрпросвещением» 2. 
В этом идейном течении участвовали, безус-
ловно, и реакционеры, религиозные консер-
ваторы и церкви разных конфессий, однако 
тут не было ничего нового: все они, вместе 
взятые, были не в состоянии успешно проти-
водействовать движению Просвещения. Един-
ственным достойным противником оказался 
романтизм, объединивший усилия со старой, 
уходящей своими истоками еще во времена 
греческих софистов, традицией релятивизма 
и скептицизма.

«Контрпросветители» атаковали понятие 
объективных законов истории. Берлин назы-

2 Статья «The Counter-Enlightenment» была напи-
сана им для четырехтомного «Словаря истории идей», 
в числе авторов которого был целый ряд знаменитых 
ученых (см.: [18]).

вает эти законы «естественными», усматривая 
в них «сердцевину веры» и «главную догму для 
всего Просвещения». На самом деле это – серд-
цевина научного мышления со времен Фалеса, 
«главная догма» для всей науки вообще. Наука 
так устроена, что она во всем – включая и че-
ловеческую историю – ищет «естественные» 
законы, не зависящие от воли и сознания че-
ловека. Нападение на эту «догму» равнознач-
но нападению на самое научное мышление, 
а не на одно только Просвещение.

Контрпросвещение противопоставило 
этому релятивистский «историцизм» с его 
положением о неповторимой уникальности 
всякой народной культуры и принципом 
плюрализма «рациональностей» взамен все-
общего, единого для всех мыслящих существ 
разума, «логоса».

Первым в этом направлении двинулся 
Дж. Вико, независимо от него приступил 
к делу гораздо более радикально настроен-
ный И. Г. Гаман, современник и земляк Канта, 
«Северный волхв», о котором написал свою 
последнюю книгу И. Берлин.

У Вико зарождается тот, сделавшийся по-
пулярным в конце XIX столетия, взгляд, что 
природа и человеческая история развиваются 
по разным законам и изучаются двумя разными 
методами (В. Виндельбанд назовет их номоте-
тическим и идиографическим). Вико отвергает 
универсальность прогресса: «поступательное 
движение гражданских вещей», учит он, неиз-
бежно сменяется движением возвратным и «вре-
менами второго варварства».

Вместе с тем, при всей резкости отличий 
Вико от просветителей, его роднит с ними 
«глубокая уверенность в верховном праве на-
рода, как главной движущей силы истории» [13, 
с. XIV], что делает его полноправным участ-
ником движения Просвещения. В калейдо-
скопе исторических событий Вико открывает 
разумный «Вечный Порядок», учрежденный 
Божественным Провидением, и «вечные Зако-
ны, соответственно которым движутся Деяния 
всех Наций». Наконец, он хвалится тем, что его 
Наука «рассуждает строгим геометрическим 
методом» и «продвигается совершенно так же, 



9

⇒  Теория  и история культуры

как Геометрия» [6, с. 36, 118]. Этот сугубо раци-
оналистический идеал научности абсолютно 
чужд и противен Контрпросвещению.

Прочтение И. Берлина выглядит если 
не предвзятым, то, во всяком случае, слиш-
ком односторонним, не учитывающим мно-
гослойность и глубинную противоречивость 
«Новой науки». Вико не до такой степени 
«плюралист», как это представляется И. Бер-
лину (который и сам отстаивал «агональный» 
плюрализм ценностей 3, «несоизмеримость 
свобод» и т. п.).

Вико был мало известен в  Европе 
до 1835 года, когда французский историк 
Жюль Мишле издал перевод (местами на-
поминавший пересказ) его «Новой науки». 
Назвав Вико «исполинским гением», А. И. Гер-
цен, однако, иронически охарактеризовал его 
теорию исторических циклов: «у него челове-
чество вертится всю жизнь в беличьем коле-
се dei corsi e ricorsi (итал.: подъема и упад-
ка)» [8, с. 209]. Н. Я. Данилевский, глубоко 
родственный Вико мыслитель, создавший 
свою циклическую теорию истории, вообще 
ни разу не упомянул его имени. Гамана же 
у нас не знал практически никто.

Идеи Контрпросвещения попадали в Рос-
сию не только вместе с новинками философ-
ской литературы, но и прямиком со студен-
ческой скамьи. Так, А. И. Кошелев прослушал 
курс лекций Фридриха Шлейермахера, созда-
теля герменевтики и религиозного философа, 
близкого к романтикам; Ф. И. Тютчев, В. П. Ти-
тов, Н. М. Рожалин (член кружка любомудров) 
и братья Киреевские лично внимали Шеллин-
гу и другим немецким знаменитостям. Легко 
просматривается влияние шеллинговских 
идей в поэтическом творчестве Ф. И. Тютче-
ва и еще одного любомудра, В. Ф. Одоевского, 
который был председателем кружка и устра-
ивал заседания в своем доме. Д. В. Веневити-

3 Дж. Грей назвал концепцию И. Берлина «агональ-
ным либерализмом», поскольку в ней постулируется 
существование «множества высших ценностей», не-
сводимых к единому знаменателю, вследствие чего цен-
ностные конфликты оказываются принципиально не-
разрешимыми (см.: [9, с. 139; 14]).

нов претворил философские мысли Шеллинга 
в романтические стихи. По словам В. В. Зень-
ковского, «в Обществе любомудров Д. В. Ве-
невитинову принадлежало первое место; он, 
действительно, увлекался философией страст-
но и своим энтузиазмом заражал и других. 
По его собственному выражению, “философия 
есть истинная поэзия”. В этих словах хорошо 
выражено и преклонение перед философией, 
и то общее настроение, которое тогда царило 
среди университетской молодежи. Это было 
почти религиозное отношение к философии, 
которая и в самом деле для многих уже вполне 
замещала религию» [10, с. 139].

Таким образом, русскую философию с са-
мого начала отличал «поэтический» (или, вер-
нее сказать, романтический) характер и «поч-
ти религиозное» отношение к философским 
поискам, которое так настойчиво подчерки-
вается в известном труде В. В. Зеньковского. 
Эти отличительные признаки были в высшей 
степени характерны и для западного Контр-
просвещения времен Великой французской 
революции, и остаются таковыми для сегод-
няшних критиков «проекта Модерна».

Безусловно, многие «контрпросветители» 
не были противниками народного просвеще-
ния, наоборот, – активно ему содействовали. 
Однако движущей силой истории они считали 
не «толпу», а элиты и гениев, поэтому скепти-
чески относились к надеждам просветителей 
на самодеятельность народных масс (подоб-
ного рода скепсис, к слову, испытывал еще 
Вольтер и некоторые другие пионеры Просве-
щения). Миром правит не разум, а творческое 
воображение, интуиция, инстинкт жизни, воля 
и тому подобные иррациональные силы. «Что 
такое этот хваленый разум с его универсаль-
ностью, непогрешимостью и самонадеянными 
заявлениями, как не ens rationis [лат. мыслен-
ное сущее, т. е. абстракция], набитое чучело, 
наделяемое божественными атрибутами?», – 
риторически вопрошал Гаман (цит.: [3, с. 271]).

Подобное высокомерно-презрительное 
отношение к силам разума спустя столетие 
станет господствующим и, стараниями Шо-
пенгауэра и Ницше, надолго завладеет умами 



10

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

философов – вплоть до М. Фуко и постмодер-
нистов. Все действительное неразумно, а не-
разумное действительно…

II
Идея множественности культур, у ка-

ждой из которых имеется свой уникальный 
«разум», естественным образом выливалась 
в проекты построения самобытной русской 
философии, отличной от философий прочих 
культурных наций. Такую задачу ставил перед 
собой и своими друзьями-любомудрами уже 
юный Веневитинов.

«Веневитинов настойчиво выдвигал 
мысль о необходимости построения самосто-
ятельной русской философии. Отрицательно 
относясь к слепому подражанию Западу, он 
готов был идти на то, чтобы на время прер-
вать связи с Западом и, “опираясь на твердые 
начала философии”, найти собственные пути 
русского творчества: “Россия найдет свое осно-
вание, свой залог самобытности и своей нрав-
ственной свободы в философии”» [10, с. 139].

Если взглянуть на уцелевшие сочинения 
Веневитинова сквозь берлиновскую поляри-
зующую линзу, мы увидим, как принципы 
и идеи Просвещения растворяются в реля-
тивистской кислоте Контрпросвещения, те-
ряя всю свою твердость, объективность и об-
щезначимость.

В качестве примера рассмотрим замет-
ку Веневитинова «Несколько мыслей в план 
журнала». Она касалась журнала «Московский 
вестник», который, по замыслу любомудров, 
был призван стать головным мозгом нарожда-
ющейся русской философии.

Заметка начинается с формулировки поня-
тия просвещения. У просветителей XVIII века 
понятие это основывается на идеях разума 
и свободы. В знаменитом кантовском эссе 
просвещение определяется как свободомыс-
лие: «Для этого просвещения требуется только 
свобода, и притом самая безобидная, а именно 
свобода во всех случаях публично пользоваться 
собственным разумом» [11, с. 29].

Веневитинов толкует просвещение как 
«самопознание народа», поясняя, что каждый 

народ есть «лицо отдельное» и должен просве-
щаться «из начала, так сказать, отечественно-
го» [5, с. 128]. Ни Кант, ни Вольтер не могли бы 
сказать ничего подобного. Для них Просве-
щение есть дело не немца или француза, но – 
человечества. Вопрос лишь в том, достиг тот 
или иной народ «состояния совершеннолетия» 
или пока что нет; в какой стране стесняется 
или воспрещается публичное выражение сво-
их мыслей, а в какой – дозволяется.

Русская философия начинает с озабочен-
ности своей «самобытностью» и персональ-
ным местом в истории. Неявной предпосыл-
кой всякого рода поисков особого «русского 
пути» в истории, вселенской миссии русского 
народа и т. п. является отказ от понятия чело-
вечества как реального субъекта всемирной 
истории.

«Человечество» – это рассудочная аб-
стракция, ens rationis, типа платоновской 
«лошадности» или «треугольности»; реально 
существуют лишь личности и народы. У ка-
ждой культуры имеется самобытное «отече-
ственное начало», из которого развивается 
национальная философия и искусство. «Для 
сей цели надлежало бы некоторым образом 
устранить Россию от нынешнего движения 
других народов, – предлагает Веневитинов. – 
Таким образом, мы сами сделаемся преиму-
щественным предметом наших разысканий» 
[5, с. 132–133].

Такого рода самопознание и есть искомая 
русская философия. О публичной свободе сло-
ва и «чистом разуме», общем для всех людей 
и народов, Веневитинов не вспоминает. Хо-
чешь сделаться свободным? Познай самого 
себя. Этот древний рецепт, по плану Веневи-
тинова, и призван стать «залогом самобытно-
сти и нравственной свободы в философии». 
Страницей выше Веневитинов горячо привет-
ствовал «освобождение России от условных 
оков и от невежественной самоуверенности 
французов», читай: просветителей. Молодым 
русским любомудрам Вольтер и Руссо, Дидро 
и Гельвеций не пример и не указ. «Мы отбро-
сили французские правила», но лучших пока 
что не предложили; «таким образом, правила 



11

⇒  Теория  и история культуры

неверные заменились у нас отсутствием вся-
ких правил» [5, с. 130–131]. Новый журнал 
призван исправить это положение дел, разра-
ботав правила, «применимые к произведени-
ям новейших писателей, которыми невольно 
наслаждаемся» (подразумеваются, конечно, 
Шеллинг и немецкие романтики).

Веневитинов, как видим, не отказыва-
ется от просвещения, он переосмысливает 
это понятие в релятивистском духе. Каждый 
народ есть «лицо отдельное» и просвещает-
ся по-своему: что французу «свет разума», 
то русскому – тьма невежества. «Всякому горо-
ду нрав и права, всяка имеет свой ум голова» 
[15, с. 25]. По той же релятивистской колее 
двигалось Контрпросвещение во всем мире – 
от Вико и Гамана до Шпенглера, Хайдеггера 
и Фуко.

Конечно, не Веневитинов изобрел этот 
философский велосипед, он лишь вторил (раз-
ве что с русским акцентом) немецким роман-
тикам, руководствуясь тем самым «чувством 
подражательности», от которого призывал 
избавиться. Свой философский план Вене-
витинов изложил в 1926 году. Год спустя он 
умрет, но выпавшее из его рук знамя «этни-
ческой» философии подхватят славянофилы 
и почвенники, сдобрив ее толикой «святоот-
еческого Предания», т. е. православного бого-
словия, – так вышло еще самобытнее.

На самом деле подобного рода нацио-
нальная самобытность, включая и критику 
западной цивилизации, является вариацией 
и отголоском западной же интеллектуальной 
традиции Контрпросвещения. Как метко за-
метил С. С. Аверинцев, «славянофильская 
критика Запада – законный момент общеев-
ропейской романтической мысли, связанной 
с Шеллингом, родственной “гейдельбергской” 
романтике, во многом предвосхищающей 
“культур-критику” XX века, вплоть до Хайде-
ггера и дальше» [1, с. 21–22].

Остальной мир наши самобытные фило-
софские опыты не оценил. Вопреки своему 
горячему стремлению к самобытности, рус-
ский философский романтизм не открыл миру 
ничего принципиально нового. Ближе к концу 

века самый видный из русских философов, 
Владимир Соловьев, подведет неутешитель-
ный итог: «За последние два десятилетия до-
вольно появлялось в России более или менее 
серьезных и интересных сочинений по разным 
предметам философии. Но все философское 
в этих трудах вовсе не русское, а что в них 
есть русского, то ничуть не похоже на фило-
софию, а иногда и совсем ни на что не похоже. 
Никаких действительных задатков самобыт-
ной русской философии мы указать не можем: 
все, что выступало в этом качестве, ограничи-
валось одною пустой претензией» [16, с. 345].

III
Лобовая атака на Просвещение (с уча-

стием неординарных консервативных мыс-
лителей, таких как Э. Берк и Ж. де Местр, 
в России – Н. М. Карамзин) оказалась куда 
менее эффективной, нежели «буря и натиск» 
романтиков, пошатнувших фундаментальные 
философские принципы Просвещения – дове-
рие к разуму, объективность и всеобщность 
законов истории.

Среди русских философов наиболее 
мощным и влиятельным защитником этих 
принципов был Н. Г. Чернышевский. В отли-
чие от всякого рода романтиков он меньше 
всего гнался за самобытностью своей фи-
лософии. «Своеобразным мыслителем Ни-
колай Чернышевский не был», – констати-
рует И. Берлин, и не считал «русский путь» 
уникально-неповторимым: «Историческое 
развитие России, в частности, сельского 
“мира”, ни в коем случае не самобытно, а те-
чет в соответствии со всеми социальными 
и экономическими законами, свойственными 
любому обществу» [4, с. 369, 373]. Если «рус-
ский мір», в отличие от западных стран, 
и сумеет «перепрыгнуть» капиталистиче-
скую стадию развития, то лишь благодаря 
развитию капитализма на Западе, благодаря 
технике и технологиям, которые можно там 
позаимствовать и использовать для револю-
ционного прыжка в социализм.

Проект Чернышевского оказался утопи-
ческим, но в нем было и рациональное зерно: 



12

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

умелое соединение общинных и частнокапи-
талистических начал обеспечивает взрыв-
ной рост общественного производства. Это 
продемонстрировала, уже при жизни Чер-
нышевского, «революция Мэйдзи» в другой 
патриархально-общинной стране, Японии. 
В гармонических «синтезах» двух противо-
положных начал – индивидуального и кол-
лективного – ряд востоковедов видят основ-
ную причину успехов «азиатских драконов» 
в XX веке 4. Конечно, это совсем не тот че-
ловечный общественный строй, о котором 
мечтал Чернышевский, но, во всяком случае, 
наличие социальной структуры общинного 
типа позволяет в разы сократить человеческие 
«издержки» и сроки перехода к развитому ка-
питализму.

Известный американский историк куль-
туры Дж. Израэль выделяет в движении Про-
свещения две ветви – радикальную и уме-
ренную (radical vs. moderate Enlightenment). 
В Российской империи первым радикальным 
просветителем стал А. Н. Радищев. Верши-
ны же своего развития наше радикальное 
Просвещение достигает в творчестве Чер-
нышевского.

Умеренное Просвещение было представ-
лено, как некогда и во Франции, и в большин-
стве европейских стран, с одной стороны, ли-
бералами, с другой – социалистами, уповав-
шими на реформы сверху и стремившимися 
всеми доступными способами подтолкнуть 
к ним власть. К этому времени философия 
умеренных просветителей под давлением 
Контрпросвещения претерпела глубокие из-
менения.

Так, Герцен со временем перенима-
ет волюнтаристски-романтический взгляд 
на историю, формулируя его с редкостной 
прямолинейностью: «В истории все – им-
провизация, все воля, все ex tempore [тотчас], 
вперед ни пределов, ни маршрутов нет; есть 
условия, святое беспокойство, огонь жизни 
и вечный вызов бойцам пробовать силу, идти 
вдаль, куда хотят, куда только есть дорога, – 
а где ее нет, там ее сперва проложит гений… 

4 См., напр.: [17].

Гений – роскошь истории, ее поэзия, coup 
d’état [государственный переворот], ее скачок, 
торжество ее творчества» [7, с. 27–28]. Ниже, 
впрочем, он оговаривается, что явление гения 
народу не обязательно, массы могут и сами 
проделать ту же работу, пусть и затратив 
на нее больше времени и труда.

Такой же взгляд на «историю без либрет-
то», т. е. без всеобщих и необходимых зако-
нов, ляжет в основу сочинений П. Л. Лаврова 
и Н. К. Михайловского, с его «субъективным 
методом» познания общественной жизни. 
Парадокс в том, что ровно так же понимали 
историю и противники либералов и народни-
ков, «такие реакционные националисты, как, 
например, Страхов, Достоевский, Майков – 
а прежде всего, Катков и Леонтьев» [4, с. 60]. 
В лагере Контрпросвещения собрались многие 
идейные враги, и это еще не раз повторится 
в будущем.

Аналогичные альянсы в европейский 
век Просвещения описывал Дж. Израэль. 
Он гораздо проще, нежели Берлин, трак-
тует Контрпросвещение, причисляя к нему 
лишь консервативно-реакционные круги, 
но на огромном фактическом материале пока-
зывает, как по одну сторону баррикад с ними 
регулярно оказывались сторонники «умерен-
ного» Просвещения.

Мало того, в ходе Великой Французской 
революции сами «радикальные» просветители 
массово заражались иррационалистическими 
и антилиберальными настроениями. Уже Бен-
жамен Констан, публицист и политический 
деятель тех времен, по мнению Дж. Израэля, 
«верно рассматривал попрание Робеспьером 
и Сен-Жюстом основополагающих ценностей 
[Просвещения] как крушение Революции и ви-
русную форму Контрпросвещения – антиин-
теллектуализм, враждебный свободомыслию 
и свободе личности, образованности и праву 
на критику. Если вести речь о принципах, Ро-
беспьер был противоположностью Революции 
(the Revolution’s contradiction), антитезисом са-
мого Просвещения» [20, p. 697].

Показательно, что сам Констан, как и мно-
гие другие, со временем мигрировал в лагерь 



13

⇒  Теория  и история культуры

«умеренных» просветителей, а на склоне лет 
поддержал Июльскую революцию, окончив-
шуюся реставрацией Бурбонов. Описанный 
им в молодости «вирус» Контрпросвещения 
заразил его самого, равно как и А. И. Герце-
на, и других русских «революционных демо-
кратов». Немногие, как Н. Г. Чернышевский 
и Г. В. Плеханов, смогли противостоять этому 
вирусу до конца.

***
Попытка взглянуть на историю русской 

культуры XIX века под углом зрения проти-
востояния интеллектуальных движений Про-
свещения и Контрпросвещения (в том смыс-
ле, который вкладывал в эти понятия Исайя 
Берлин), привела нас к следующим выводам.

Формирование отечественной филосо-
фии, начиная уже с «любомудров», протека-
ло под определяющим влиянием немецкого 
Контрпросвещения. Веневитинов встал в от-

крытую оппозицию к идеям французских 
просветителей и Канта; он переосмыслил 
в романтическом ключе само понятие Про-
свещения, трактуя его как «самопознание 
народа». В дальнейшем эта установка выли-
лась в поиски особого «русского пути» в ми-
ровой истории и «самобытной» философии 
(православно-религиозного толка, по преи-
муществу).

Во второй половине XIX столетия в одном 
лагере российского Контрпросвещения ока-
зались идейные враги: либералы, умеренные 
народники, «легальные марксисты» и реак-
ционные националисты. Всех их объединя-
ет отказ от понятия «разумных», всеобщих 
и необходимых законов развития общества; 
принцип исторического детерминизма вытес-
няется релятивистским и субъективистским 
пониманием истории, идея общечеловече-
ского прогресса – теориями «круговоротов» 
и «локальных культур».

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1.	 Аверинцев С. С. Попытки объясниться. Беседы о культуре. Москва :  Правда, 1988. 45 с.

2.	 Анненков П. В. Литературные воспоминания. Москва :  Художественная литература, 1983. 694 с.

3.	 Берлин И. История свободы. Россия / [Предисл. А. Эткинда, с. 5–8]. Москва :  Новое литературное 
обозрение, 2001. 544 с.

4.	 Берлин И. Русские мыслители. Москва :  Энциклопедия-ру, 2017. 496 с.

5.	 Веневитинов Д. В. Несколько мыслей в план журнала // Стихотворения. Проза. Москва :  Наука, 
1980. С. 128–133.

6.	 Вико Дж. Основания Новой Науки об общей природе наций / [Предисл. М.А. Лифшица, с. VII–
XXVI].  Ленинград : Художественная литература, 1940. 619 с.

7.	 Герцен А. И. С того берега // Сочинения : в 2 томах. Москва : Мысль, 1985–1986. Том 2 / сост. и авт. 
примеч. З. В. Смирнова. 1986. С. 3–117.

8.	 Герцен А. И. Публичные чтения г. Грановского (Письмо второе) // Сочинения : в 2 томах / [сост. и 
авт. вступ. ст. А. И. Володин ; ред. : А. И. Володин, З. В. Смирнова] ; АН СССР. Институт филосо-
фии. Москва : Мысль, 1985–1986. Том 1. 1985. С. 205–213.

9.	 Грей Дж. Поминки по Просвещению: Политика и культура на закате современности. Москва  :  
Праксис, 2003. 368 с.

10.	 Зеньковский В.В. История русской философии. Москва :  Академический Проект, Раритет, 2001. – 
880 с.

11.	 Кант И. Ответ на вопрос: что такое Просвещение? // Сочинения : в 6 томах. Том 6. Москва :  Наука, 
1966. С. 26–35.

12.	 Кошелев А. И. Записки. С семью приложениями. Москва :  Наука, 2002.



14

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 3 (107) май – июнь ⇒

13.	 Лифшиц М. А. Джамбаттиста Вико (1668–1744) // Вико Дж. Основания Новой Науки об общей 
природе наций. Ленинград : Художественная литература, 1940. С. VII–XXVI.

14.	 Паньковский А. Агональный либерализм Исайи Берлина // Логос. 2003. № 4–5 (39). С. 166–177.

15.	 Сковорода Г. С. Сад божественных песен // Сковорода Г.С. Наставления бродячего философа. Пол-
ное собрание текстов. Москва :  АСТ, 2018. С. 25–35.

16.	 Соловьев В. С. Национальный вопрос в России // Сочинения : в 2 томах. Том 1. Москва :  Наука, 
1989. С. 409–636.

17.	 Цветов В. Я. Пятнадцатый камень сада Рёандзи. Москва :  Политиздат, 1986. 301 с.

18.	 Berlin, Isaiah. The Counter-Enlightenment // Dictionary of the history of ideas: Studies of selected pivotal 
ideas, in 4 vols. Ed. by Phillip G. Wiener. New York: Charles Scribner’s Sons, 1973, vol. 2, pp. 100–112.

19.	 Israel, Jonathan. Democratic Enlightenment: Philosophy, revolution, and human rights. 1750–1790. Oxford 
University Press Inc., New York, 2011.

20.	 Israel, Jonathan. Revolutionary ideas: An intellectual history of the French Revolution from the Rights of Man 
to Robespierre. Revolutionary Ideas. Oxford & Princeton: Princeton University Press, 2014.

R e f e r e n c e s
1.	 Averintsev S. S. Attempts to explain myself. Conversations on culture. Moscow,  Publishing House “Pravda”, 

1988. (In Russ.)

2.	 Annenkov P. V. Literary memoirs. Moscow, Publishing House “Hudozestvennaya literatura”, 1983. (In Russ.)

3.	 Berlin I. The History of freedom. Russia. With the Foreword by A. Etkind. Moscow, Publishing House “New 
Literary Observer”, 2001. (In Russ.)

4.	 Berlin I. Russian thinkers. Moscow, Encyclopedia-ru Publishers, 2017. (In Russ.)

5.	 Venevitinov D. V. A few thoughts on the journal plan // Venevitinov D. V. Poems. Prose. Moscow, Nauka 
Publishers, 1980. Pp. 128–133. (In Russ.)

6.	 Vico G. Foundations of a New Science of the universal nature of nations. Leningrad, Publishing House 
“Hudozestvennaya literatura”, 1940. (In Russ.)

7.	 Herzen A. I. From the other side. In: Herzen A. I. Works. In 2 volumes, volume 2. Moscow, Mysl Publishers, 
1986. Pp. 3–117. (In Russ.)

8.	 Herzen A. I. Public readings of Mr. Granovsky (Letter 2). In: Herzen A. I. Works. In 2 volumes, volume 1. 
Moscow, Mysl Publishers, 1985. Pp. 205–213. (In Russ.)

9.	 Gray J. Enlightenment’s wake. Politics and culture at the close of the Modem Age. Moscow, Praxis Publishers, 
2003. (In Russ.)

10.	 Zenkovsky V.V. History of Russian Philosophy. Moscow, Publishing House “Academic Project”, Raritet Pub-
lishers, 2001. (In Russ.)

11.	 Kant I. The answer to the question: what is Enlightenment? In: Kant I. Works. In 6 volumes, volume 6. Mos-
cow, Publishing House “Nauka”, 1966. Pp. 26–35. (In Russ.)

12.	 Koshelev A. I. Notes. With seven appendices. Moscow, Publishing House “Nauka”, 2002. (In Russ.)

13.	 Lifshits M.A. Giambattista Vico (1668–1744). In: Vico G. Foundations of a New Science of the universal na-
ture of nations. Leningrad, Publishing House “Hudozestvennaya literatura”, 1940. Pp. VII–XXVI. (In Russ.)

14.	 Pankovsky A. The agonal liberalism of Isaiah Berlin. Logos. 2003, no. 4–5 (39), pp. 166–177. (In Russ.)

15.	 Skovoroda G.S. Garden of Divine songs. In: Skovoroda G. S. Instructions of a wandering philosopher. In: 
Complete works. Moscow, AST Publishers, 2018. Pp. 25–35. (In Russ.)

16.	 Soloviev V. S. The National Question in Russia. In: Soloviev V. S. Essays. In 2 volumes, volume 1. Moscow, 



15

⇒  Теория  и история культуры

Publishing House “Nauka”, 1989. Pp. 409–636. (In Russ.)

17.	 Tsvetov V. Y. The fifteenth stone of the Ryoanji garden. Moscow, Politizdat Publishers, 1986. (In Russ.)

18.	 Berlin, Isaiah. The Counter-Enlightenment. In: Dictionary of the history of ideas: Studies of selected pivotal 
ideas, in 4 vols. Ed. by Phillip G. Wiener. New York: Charles Scribner’s Sons, 1973, vol. 2, pp. 100–112.

19.	 Israel, Jonathan. Democratic Enlightenment: Philosophy, revolution, and human rights. 1750–1790. Oxford 
University Press Inc., New York, 2011.

20.	 Israel, Jonathan. Revolutionary ideas: An intellectual history of the French Revolution from the Rights 
of Man to Robespierre. Revolutionary Ideas. Oxford & Princeton: Princeton University Press, 2014. 

*

Поступила в редакцию 10.06.2022


