
44

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 2 (106) март-апрель ⇒

Символика христианского мировоззрения 
в русской культуре начала XX века 

УДК 27-1 : 930.85(470)
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-2106-44-52

А . И .  К а ш к о в а
Московский государственный университет имени М. В. Ломоносова, Москва, Российская Федерация 
e-mail: home7.92@mail.ru  

Аннотация: Как известно, Русская православная церковь не имеет однозначного отношения 
к народной культуре, однако это не исключает факта взаимного влияния двух культурных 
систем, формирующих ценностные основания христианского мировоззрения. Цель статьи - 
проанализировать развитие христианской символики на примере образа Китеж-града как 
результата позитивного влияния христианской традиции на русскую народную культуру.  
В центре внимания автора – религиозный архетип идеального города, возникший на основе 
русской духовной традиции. Поскольку развитие символики христианской культуры происходило 
во взаимодействии православия и народных традиций, архетип невидимого города может 
по праву считаться уникальным инструментом анализа культурного сознания общества, 
внепространственным и вневременным элементом, пронизывающим многовековые слои 
истории. Китеж становится новой страницей в постижении загадок души русского народа, его 
неиссякаемой веры в церковь Божью. Статья раскрывает культурные смыслы образа сакрального 
пространства, нашедшие отражение в русской народной культуре на примере функционирования 
архетипа града Китежа как символа православной культуры в искусстве рубежа XIX - XX веков.

Ключевые слова: «Китеж-град», христианская символика, народная культура, архетип города.

Для цитирования: Кашкова А.И. Символика христианского мировоззрения в русской культуре 
начала XX века // Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2022. 
№ 2 (106). С. 44-52. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-2106-44-52

The symbolism of the Christian worldview  
in Russian culture of the early XX century

A l i s a  I .  K a s h k o v a
Lomonosov Moscow State University, Moscow, Russian Federation 
e-mail: home7.92@mail.ru  

Abstract: The Russian Orthodox Church does not have an unambiguous relationship to popular culture, 
as is known, but this does not exclude the fact of mutual influence of two cultural systems that form  
the value foundations of the Christian worldview. The purpose of the study is to analyze the development 
of Christian symbolism by the example of Kitezh-Grad image as a result of the positive influence  
of the Christian tradition on Russian folk culture. The author focuses on the religious archetype of the ideal 

Кашкова Алиса Игоревна – аспирантка 2-го курса факультета иностранных языков 
и регионоведения МГУ имени М. В. Ломоносова

Kashkova Alisa Igorevna – postgraduate student of the Faculty of Foreign Languages ​​and Regional 
Studies, Lomonosov Moscow State University

© Кашкова А. И., 2022

http://doi.org/10.24412/1997-0803-2021-6104-6-13
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2021-6104-6-13


45

⇒  Теория и история культуры

Слово «сакральный» (лат. sacrum)  
в переводе на русский означает «священный», 
«посвященный Богу». Зачастую в архитектуре 
древних цивилизаций прослеживалась идея 
сакрального пространства, где города и храмы 
становились моделью Вселенной. В русском 
культурном сознании невидимый город пред-
стает одновременно как символ незримой 
Святой Руси, а также реальной, но утраченной 
«малой» родины, родного дома, духовного 
идеала русского народа в его историческом 
бытии. Идея сакральности городского про-
странства была принята славянами Древней 
Руси вместе с православием, пришедшим  
из Византии в X веке. 

Постепенно образ незримого города при-
обретает значение культурного феномена, 
становясь местом Божественного присутствия, 
воплощенного в поэтических изображениях 
затонувших либо исчезнувших городов, па-
мять о которых прочно укоренилась в рус-
ском фольклоре. Одним из таких сюжетов 
становится тайна заветной страны Беловодье. 
Первое упоминание о далекой стране Алтая 
содержится в небольшом сочинении «Путе-
шественник», получившим широкое распро-
странение в местах поселения старообрядцев.  
В рассказе упомянут маршрут, который дол-
жен привести любого желающего в волшебную 

страну. «Легенда об исчезнувшей с лица земли 
коломенской церкви уводит нас к событиям 
монгольского нашествия на Русь XIII века» 
[17, с. 42]. Во время наступления вражеских 
войск жители города нашли укрытие в старой 
церкви, где просили Бога о спасении. Смило-
стивился Господь и разверзлась земля, погло-
тив стены святилища. Схожий мотив ушедшей 
под землю церкви мы встречаем в легенде 
Псковского края. Построенный на вершине 
горы храм был сокрыт под землей от набегов 
разбойничьих отрядов. 

В русской народной культуре архетип 
небесного города напоминает образ свято-
го мученика, утверждающего христианские 
ценности примером не столько собственной 
жизни, сколько смерти. Новгородская легенда 
о невидимом Китеже воспевает судьбу духов-
ной крепости русской земли. Народно-нацио-
нальные корни данного религиозного символа 
впитали духовный опыт множества поколе-
ний, который берет свое начало от истоков 
раннего христианства, с момента Крещения 
Руси князем Владимиром в 988 году. В «Китеж-
скую ночь» вокруг озерной чаши собираются 
все желающие послушать легенды и набраться 
сил у загадочного источника. По легенде Град 
Китеж покоится под толщей вод озерных, от-
куда лишь изредка доносится тихий звон его 

city, which arose on the basis of the Russian spiritual tradition. Since the development of the symbolism 
of Christian culture took place in an interaction of Orthodoxy and folk traditions, the archetype  
of the invisible city can be rightfully considered as a unique tool for analyzing of the cultural 
consciousness of society, and as an extra-spatial and timeless element that permeates centuries-
old layers of history. Kitezh becomes a new page in understanding of the mysteries of the Russian 
people soul, their inexhaustible faith in the church of God, who goes to her by the way of spiritual feat.  
The research reveals the cultural meanings of the image of the sacred space, reflected in Russian folk 
culture. The article describes the functioning of the archetype of the «Сity of Kitezh» as a symbol  
of Orthodox culture in the art of the turn of the XIX-XX centuries.

Keywords: «Kitezh-Grad», Christian symbolism, folk culture, archetype of the city.

For citation: Kashkova A.I. The symbolism of the Christian worldview in Russian culture of the early 
XX century. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, 
no. 2 (106), pp. 44-52. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-2106-44-52

http://doi.org/10.24412/1997-0803-2021-6104-6-13


46

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 2 (106) март-апрель ⇒

колоколов. Тому, кто на рассвете посмотрит 
на водную гладь, явятся смутные очертания 
стен города и величественные купола его. 
Однако есть и другие версии легенды, в ко-
торых город стал невидимым или погрузился 
в землю. Согласно «Китежскому летописцу» 
(Книга, глаголемая лѣтописец, писана в лѣто 
6646 сентября в 5 день), письменному источ-
нику, созданному русскими раскольниками  
в 80—90-е годы XVIII века, Хан Батый, захва-
тив Малый Китеж, направился к Большому,  
а когда рать князя Георгия Всеволодовича по-
легла у стен великого Китежа, защищая его 
от полчищ Батыя, город стал невидим мо-
литвами праведников, обратившихся к Богу 
с просьбой о заступничестве и сохранении 
православных святынь. Укрыл Господь ми-
лостью своей славные храмы Городца, сделав 
их невидимыми. Десять дней бродило войско 
хана Батыя по лесам в поисках Малого Китежа, 
так и не сумев отыскать китежские воротца, 
сокрытые от глаз посторонних по сей день  
до судилища Христова. 

По все видимости, легенда имеет под 
собой исторические основания, но было бы 
ошибкой принимать ее за исторический рас-
сказ. Рождению легенды могли послужить 
трагические события на дороге у озера Свет-
лояра, которая пролегала от Городца к озеру,  
а в период монгольского нашествия именова-
лась «Ратной Батыевой» [18, с. 105]. Вероятно, 
озерный край был заселен марийцами, стоит 
только обратить внимание на двуязычное 
название озера «Светлояр», где корень «яр», 
«ер» в переводе с марийского языка означает 
озеро. Финно-угорский народ мари — по-
томки древнего населения Среднего Повол-
жья. Упоминание о земле Мировии, стране 
севернее Волги, между Ветлугой и Унжей 
содержится в работе Л. Н. Гумилева «Древ-
няя Русь и Великая Степь» [4 с. 435]. По пре-

данию, в лесах на берегу Люнды появилось 
капище: «на горах, над Светлояром стояли 
дубовые идолы», так растущий город пре-
вратился в место силы марийцев [10, с. 40]. 
Позже, со времен образования в керженских 
лесах поселений старообрядцев, народные 
гуляния были прекращены, а берег Светло-
яра превратился в место поселения старо-
обрядцев-беспоповцев. Они располагались 
в Сибири, около Белого моря, в Новгороде  
и Пскове. Лишенные земной церкви, подвер-
гавшиеся гонениям старообрядцы были твердо 
убеждены в невозможности принятия новой 
веры, которая означала измену Богу и само-
му себе. Беспоповцы не имели духовенства,  
для них единственным возможным выходом 
было остаться без священников вовсе, чем 
поддерживать связь с еретиками, находив-
шимися под властью антихриста. Расколь-
ники составили особый толк беспоповщины, 
которые нашли своих последователей среди 
черносошного крестьянства Севера. Именно 
в среде старообрядцев была сложена легенда  
о Граде Китеже, которая в дальнейшем полу-
чила широкое распространение. «Все кержен-
ские жители, будь они древлеправославными, 
единоверами или никонианами, почитали 
озеро» [15, с. 67]. 

Отметим, что в первые годы XX века ле-
генда о граде Китеже обретает новую жизнь 
в русской культуре, становясь связующим 
звеном между двумя историческими собы-
тиями. Причиной тому стало отождествление 
церковного раскола XVII века и революции 
1917 года в России. В противоположность 
земному Отечеству, переживающему непро-
стые времена двадцатого столетия, Китеж 
интерпретируется как вариант образа Русской 
земли, малой родины, небесного Отечества. Го-
воря об отношениях между Россией и Святой 
Русью, являющих собой «единство бинарных 



47

⇒  Теория и история культуры

оппозиций, а не противоположных воплоще-
ний образа», российский филолог И. А. Еса-
улов допускает предположение, бытовавшее 
в кругах символистов, о необходимой гибели 
реальной России, чтобы дать возможность 
восторжествовать и полностью явить себя 
Святой Руси [19, c. 19]. Вопросом религиоз-
ной природы революции были объединены 
деятели «нового религиозного сознания».  
Н. А. Бердяев, З. Н. Гиппиус и В. В. Розанов  
во главе с Д. С. Мережковским распростра-
няли идеи нового направления философской 
мысли начала XX века. Мережковский предпо-
лагал, что государство должно превратиться 
в церковь, где будут упразднены все формы 
правления, законы, «в Новом Граде Божи-
ем… все – цари и священники, а единый Царь 
царей и Первосвященник – сам Господь» [9,  
c. 80]. Происходит сближение между гонимы-
ми государственной властью старообрядцами 
и социалистами, которые были настроены 
против официальной Церкви, находившейся 
в тесном взаимодействии с государством. По-
степенно рождается союз надежды на светлое 
будущее и обретение града Господня на земле, 
опирающийся на общечеловеческие ценно-
сти, основой для которых являлась любовь  
к своему народу.

Наступление XX века стало переломным 
моментом в истории России, временем слож-
ных и противоречивых процессов, репрессий 
в отношении духовенства, разгула воинству-
ющего атеизма и, как следствие, глубокого 
кризиса православия в широких народных 
массах. Не понятие «обмирщение» становится 
характеристикой развития Русской Право-
славной Церкви в ХХ веке, а стояние в вере 
«даже до крови» или… отказ от нее. Церковь 
обретает мученический подвиг как в первые 
века христианства, происходит «отделение 
зерен от плевел». Теперь за веру надо стоять 

насмерть в прямом, а не в переносном смыс-
ле. Рассуждая о современном безрелигиоз-
ном мировоззрении в среде так называемой 
«творческой интеллигенции» 1910-х годов  
С. Н. Булгаков делится воспоминанием  
о том, как, прогуливаясь в Таврическом саду, 
он стал свидетелем глубоко поразившей его 
картины. Забредший в аллею сада волынский 
крестьянин был окружен толпой нарядной 
петербургской публики, дружно смеявшейся  
над рассказом старика о Боге. Булгаков с горе-
чью осознавал растущее духовное отчуждение 
русской интеллигенции от народной веры, 
болью для философа отзывались попытки 
человечества «устроиться без Бога навсегда 
и окончательно» [3, с. 7]. Познание «истины», 
желание заполнить душевную пустоту стали 
причиной повышенного интереса к занятиям 
оккультными науками, получившим широкое 
распространение в начале XX века среди ин-
теллигенции, в особенности среди молодых 
людей, группировавшихся вокруг издательства 
«Мусагет». Со временем увлечение передовой 
части общества оккультизмом коснулось Вя-
чеслава Иванова, Андрея Белого, Владимира 
Соловьева, которые примкнули к антропософ-
скому движению [16, с. 17]. Поиски ответов 
на вопросы бытия стали типичной реакцией 
русской интеллигенции на сложные проти-
воречивые события современности. Худож-
ник русского слова, религиозный мыслитель  
С. Н. Дурылин всегда оставался верен своим 
убеждениям, «Ты сам свой высший суд», — 
повторял он и следовал по пути собствен-
ного духовного поиска [13, с. 324]. Именно  
в оккультных волнах начала XX века писатель 
заложил основы уникального культурного 
феномена, русской религиозной философии, 
а позже стал православным священником.

Начать разговор о самобытности ду-
ховного пути С. Н. Дурылина необходимо 



48

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 2 (106) март-апрель ⇒

с упоминания значительной роли Русского 
Севера, просторами которого он увлекался 
еще в юности, будучи студентом факультета 
археографии. Этот потаенный край, нетрону-
тый образ Святой Руси несомненно будора-
жил мысль молодого ученого, а со временем 
сформировал его как философа и писателя. 
Здесь чувствовалась сила и спокойствие бес-
крайних земель, словно «тихий ангел пролетел  
над землею и водами – и утихло раз навсегда 
злое мирское волнение» [1 c. 240]. На протяже-
нии нескольких лет Дурылин неоднократно со-
вершал поездки к берегам Кандалакшского за-
лива для изучения особенностей быта, говора  
и фольклора русского народа Сибири, именно 
там для него открывается новое религиозное 
измерение родной культуры и бытия, в кото-
ром отражается душа русского человека. Так 
1906 - 1910 годы становятся периодом духов-
ного поиска и временем обращения писателя 
к силам христианства: его привлекают дере-
вянные церкви и древние иконы, народные 
традиции. «Оглушенный величием и красотой 
Северного края», в 1910 г. Дурылин создает 
цикл сонетов под названием «Север», четверо 
из которых сохранились до наших дней: «Белое 
море», «Соловецкий монастырь», «Солнечная 
ночь», «Лапландия», «Лопарь» [4, с. 240]. 

Ключевую роль для нашего исследова-
ния играет знаменательная поездка писателя 
1912 года в село Владимирское Нижегородской 
области на озеро Светлояр. Именно она послу-
жила импульсом к исследованию Дурылиным 
религиозно-философского смысла легенды  
о Граде Китеже. Философ ценит Китеж, прежде 
всего, как религиозную реальность, свидетель-
ствующую о том, что значит Бог. «Кто побывал 
на Светлояре и не приметил этого, тот ничего 
не поймет в России», - отмечает Дурылин [7, 
с. 59]. Размышляя о судьбе русской культуры 
начала XX века, воодушевленный поездкой 

писатель впервые заговорит о христианской 
силе «Сказания о Граде Китеже». В ответ  
на глубокий кризис православия в некото-
рых слоях русского общества и одновременно  
с этим неутомимые его поиски, писатель, об-
ращаясь к легенде о граде Китеже, пробуждает 
ото сна один из основополагающих архетипов 
культуры, образ священного города. 

В романе-хронике «Колокола» Дурылин 
возводит могущественную цитадель духа 
православного народа. Само название явля-
ется прямой отсылкой к Незримому горо-
ду, где мотив звучания колокола становит-
ся напоминанием о вечной жизни Китежа  
и выражением глубокого внутреннего един-
ства русского народа с Богом. Произведение 
становится откровенной молитвой автора  
о народе России, для которого судьба Ките-
жа воплощает историческое прошлое России  
и выражает надежду на воскресение страны.  
В этом отношении важно напомнить, что пери-
од творческих изысканий молодого Дурылина 
пришелся на период символизма, влиянию 
которого отчасти был подвержен писатель. По-
этому в романе «Колокола» наряду с реальным 
течением времени звучит «метафизический 
подтекст», отсылающий нас к христианской 
традиции: жизнь в городе Темьяне воплоща-
ет собой путь к Богу [11, с. 48]. Ход истори-
ческого времени в романе обозначен строи-
тельством соборной колокольни. У каждого 
колокола свой неповторимый голос, вместе 
они очаровывают жителей города небесной 
музыкой, дают сил устоять в светлой вере,  
несмотря на все испытания, выпавшие на долю 
народа. Песнь града Господня продолжает 
звучать даже после уничтожения колоколов, 
оказавшихся на дне близлежащего озера. Толь-
ко тот, кто непоколебим в вере своей, услы-
шит звон и приобщится к церкви небесной: 
 «в граде Темьяне храмы отверсты, служба 



49

⇒  Теория и история культуры

идет, а в водах — звонница сокровенная. Звон 
неувядаемый и неприглушимый!» [цит. по: 22, 
с. 75]. Как правило, образ города, отражен-
ный в языке русской литературы, остается 
достоверным способом представления дей-
ствительности, выступая моделью российской 
жизни в целом. В истории жизни и гибели 
городской колокольни слышится боль и наде-
жда писателя на воскрешение православной 
Руси, ставшей невидимой для глаз простого 
обывателя. Как отмечает Е. А. Коршунова, 
невидимый Китеж стал для писателя ярким 
воплощение христианского мировоззрения, 
символом духовной жизни русского народа, 
мистическим городом, охраняемым не бога-
тырями, но святыми [8, с. 39].

Необходимо сказать, что С. Н. Дурылин 
никогда не придерживался идеи «борьбы тра-
диционной культуры и христианства» [14,  
с. 201]. В понимании православного священ-
ника христианство естественным образом 
приспосабливалось к традициям славянского 
народа, занимая главенствующее положение. 
Культура представлялась Дурылину цельным 
образованием и выражалась в непрерывном 
процессе накопления результатов человече-
ской деятельности, подобно образованию 
горных пород. Так, дохристианские верова-
ния восточных славян стали первой практи-
кой монотеизма, укоренили любовь к родной 
земле, привели к осознанию ее сакральности. 
Постепенно уступая свое место православным 
традициям, народные обычаи теряли свою 
силу со временем, сливаясь с христианским 
мировоззрением. Ярким тому доказательством 
является неслучайный выбор дня паломни-
чества на светлоярские горы, приуроченный 
ко дню празднования Ивана Купалы. Дело 
в том, что один из китежских храмов носит 
название «Ивановский»; так прослеживается 
прочная связь мотивов легенды с обрядовыми 

традициями Купалья. Более того, народные 
обряды получают новое осмысление и, по-
добно цветным лентам, украшающим ветви, 
вплетаются в ежегодную традицию святло-
ярского праздника, согласно которой деревья 
увешивают иконами, а земной поклон образу 
совершается вместе с поклоном дереву. 

Являясь содержанием фольклорных сю-
жетов, христианские архетипы всегда оста-
вались носителями психологической энергии  
и исторического опыта, определяющими 
наше мировосприятие. Этот уникальный 
психический опыт, согласно исследованию 
В. М. Найдыша, передаваясь из поколения  
в поколение, воспроизводится в каждом чело-
веке по-своему, формируя основы духовной 
культуры всего человечества [12, c. 29]. Данная 
мысль является одной из причин обращения 
искусства рубежа XIX - XX веков к принципу 
историзма. В поисках цельного, незатронутого 
цивилизацией образа художники изучают 
фольклор, интересуются декоративно-при-
кладным искусством, отечественной стариной. 
Понимание родной культуры становится проч-
ным основанием для создания собственных 
художественных произведений, выработке 
новых приемов, возрождения старинных тех-
нологий. Дух русской столицы, памятники мо-
сковского зодчества и иконописи вдохновляли 
многих иллюстраторов, театральных декора-
торов, архитекторов. «С Москвой и Петербур-
гом связан расцвет творчества М. А. Врубеля  
и А. П. Рябушкина, В. И. Сурикова и В. М. Вас-
нецова, Ф. О. Шехтеля и А. В. Щусева, В. Д. По-
ленова и С. В. Малютина» [5, c.174]. К серьез- 
ному изучению художественного наследия 
обратился известный русский иллюстратор  
И. Я. Билибин. Художника увлекало искус-
ство раннехристианской Руси, чье великоле-
пие открылось Билибину во время поездок  
на Русский Север периода 1902 - 1904 гг. Ори-



50

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 2 (106) март-апрель ⇒

ентируясь на стилистику древнерусского 
искусства, художник создает иллюстрации  
к «Сказке о царе Салтане» А. С. Пушкина  
и к былине «Вольга». Свои первые три сказки 
И. Я. Билибин нарисовал, еще будучи студен-
том, с тех пор для художника начинается, как 
он позже скажет сам, «постоянное изучение 
русского народного творчества», с этого он 
начал свою деятельность и на этом же хотел 
бы ее закончить [цит. по: 2, с. 59]. 

К глубинным пластам культурной памяти 
посредством музыки обращаются выдающи-
еся русские композиторы, оживляя в своих 
произведениях не только героев народных 
сказок, но и собственные фантазийные обра-
зы. Создавая симфонию «Волшебное озеро» 
для цикла «сказочных картинок», А. К. Лядов 
рисует таинственный образ лесного озера, 
подобного Светлояру, где в царящей тиши-
не и безвременье переливается множеством 
красок жизнь. Сказочная картина озера была 
не только «зарисовкой с натуры совершенно 
конкретного озера (которое действительно 
существовало, и к которому Лядов так любил 
ходить летом, живя в своей «Полыновке»)»,  
но и местом эскапизма композитора [6, c. 138]. 
Отчасти музыкальное описание волшебного 
озера было подсказано автору его индивиду-
альным видением явлений природы и бессоз-
нательным стремлением к созданию своего 
сакрального пространства.  

В продолжении разговора о музыкаль-
ной культуре начала XX века остановимся 
на значительной фигуре И. Ф. Стравинского. 
Для творчества композитора характерно об-
ращение к жанрам и формам исторического 
прошлого, интуитивное постижение разных 
культур. Следует отметить, что Стравинский 
питал глубокий интерес к наследию А. С. Пуш-
кина; так появилась комическая опера «Мав-
ра», написанная по сюжету поэмы «Домик  

в Коломне». «Мавра» совмещает особенности 
городского романса, истоки которого лежат 
в городском фольклоре конца XIX века, цы-
ганских мотивов и ритмов русской кадрили. 
Важной особенностью оперы становится ее 
ярко выраженное национальное звучание, 
коренная связь с русским искусством и культу-
рой. Рассуждение о национальных корнях, ин-
терес к древним славянским традициям нашли 
отражение в балете Стравинского 1913 года. 
Премьера «Весны священной», ставшей обра-
щением композитора к архаичным пластам 
памяти, произвела на публику неоднозначное 
впечатление. Праздник весны раскрывает об-
раз древней Руси с ее следованием природным 
силам, народными гуляниями, прославлением 
Земли-Матушки, которая является зримым 
воплощением Божественного небесного мира. 
Возвращение к истокам всегда было связано  
с попыткой переосмысления роли и места че-
ловека в мире, особенно в переломный момент 
конца XIX века, когда вопрос поиска опоры  
в прошлом для переоценки настоящего и меч-
тах о будущем был особенно важен. 

Подводя итоги данного исследования, вы-
делим несколько заключительных положений. 
Символика христианства выступает в качестве 
священного языка религии, которая по мере 
своего развития ассимилировалась с тради-
ционной культурой, обогатив себя новыми 
смыслами. Так, христианские архетипы стано-
вятся формой выражения религиозной веры 
посредством образов, символов, выступающих 
в качестве неотъемлемых элементов ее миро-
воззрения, среди которых архетип «Невидимо-
го города» является символом жертвенности, 
подвижничества, соборности русского человека 
и по праву считается хранителем ценностей 
русской культуры, основанной на православном 
христианстве, одним из самых величественных 
явлений в истории человечества. 



51

⇒  Теория и история культуры

Образ священного града уникален много-
мерностью своего пространства, вмещающего 
единство жизни русского народа и личную 
историю каждого. Для последователей дви-
жения раскола Китеж навсегда останется кон-
центратом духовного опыта православной 
церкви первых веков от Рождества Христова, 
символом последней защиты русской веры  
и священным фундаментом светлоярской 
легенды, ставшей ярким доказательством 
религиозных основ традиционной культу-
ры. Для С. Н. Дурылина образ Святой Руси  
не имеет пространственных категорий, он 
вечен и связан с Богохранимой Россией. 

Мифологический Китеж-град живет  
в душе и сердце верующих, становясь неисся-
каемым источником вдохновения, предметом 
множества легенд, лейтмотивом художествен-
ных, литературных и музыкальных произве-
дений: «Церковь невидимого града» С. Н. Ду-
рылина, «Светлое озеро» М. М. Пришвина, 
«В лесах» Павла Мельникова-Печерского, 
«Сказание о невидимом граде Китеже и деве 
Февронии» Н. А. Римского-Корсакова. Ки-
теж-град всегда будет служить напоминанием 
об истинном состоянии души русского чело-
века, без которого невозможно историческое 
будущее русского народа.

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1. Агеева Е. А. Водлозеро в записях С. Н. Дурылина в июле-августе 1917 года // Материалы 

VII Международной конференции по изучению и актуализации культурного наследия Русского 
Севера. Петрозаводск : Кижи, 2015. С. 239 - 245. 

2. Билибин И. Я. Иван Яковлевич Билибин (Статьи. Письма. Воспоминания о художнике) / Ред.-сост.,  
С. В. Голынец. Ленинград : Художник РСФСР, 1970. 370 с. 

3. Булгаков С. Н. Интеллигенция и религия (о противоречивости современного безрелигиозного 
мировоззрения). Москва : печ. А. И. Снегиревой, 1908. 48 с.

4. Гумилев Л. Н. Древняя Русь и Великая Степь. Москва : АСТ, 2015. 752 с.
5. Жук Э. Н. Художник Иван Билибин // Вестник культурологии. Москва : Институт научной информации 

по общественным наукам Российской академии наук, 2019. № 4 (91). С. 173 - 182. 
6. Запорожец Н. В. Лядов А. К. жизнь и творчество. Москва : Музгиз, 1954. 215 с.
7. Коршунова Е. А. Архетип «града Китежа» в романе-хронике С. Н. Дурылина «Колокола» // Филологические 

науки. Научные доклады высшей школы. Москва : АЛМАВЕСТ, 2018. № 4. С. 59 - 67.
8. Коршунова Е. А. Вариации русского модернизма: С. Н. Дурылин: монография, Москва : Директ-Медиа, 

2021. 388 с.
9. Малимонова С. А. Влияние некоторых идей «нового религиозного сознания» на падение Российской 

империи // Известия Иркутского государственного университета.  Иркутск : Иркутский 
государственный университет, 2018. Том 24. С. 78 - 86. 

10. Морохин Н. В. Град Камен. Путешествие в Китеж. Москва : Вече, 2015. 256 с.
11. Мотеюнайте И. В. Осмысление марксизма в романе-хронике С. Н. Дурылина «Колокола» // Вестник 

Новгородского государственного университета им. Ярослава Мудрого. Великий Новгород : 
Новгородский государственный университет им. Ярослава Мудрого, 2009. № 54. С. 47 - 50.

12. Найдыш В. М. Происхождение архетипов коллективного бессознательного // Вестник Российского 
университета дружбы народов. Москва : Российский университет дружбы народов, 2004. № 1.  
С. 27 - 47. 

13. Стихотворения Александра Пушкина / Изд. подгот. Л.  С. Сидяков. Санкт-Петербург : Наука, 1997. 
639 с.

14. Резвых Т. Н. Религия и культура прозы и поэзии Сергея Дурылина // Христианское чтение. Санкт-
Петербург : Издательство Санкт-Петербургской Православной Духовной Академии, 2015. № 3.  
С. 199 - 225. 

https://cyberleninka.ru/journal/n/izvestiya-irkutskogo-gosudarstvennogo-universiteta-seriya-politologiya-religiovedenie


ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 2 (106) март-апрель ⇒

15. Семикопов Д. В. Град Китеж – Потерянный рай? (Легенда о Граде Китеже в богословском  
и религиоведческом аспектах) // Труды Нижегородской духовной семинарии. Нижний Новгород : 
Нижегородская духовная семинария, 2012. № 10. С. 63 - 77.

16. Сидяков Л. С. Торопова В. Н. Сергей Дурылин: Самостояние. Москва : Молодая гвардия. 2014. 64 с.
17. Степанов Ю. В. Легенды и предания Псковщины. Изд. 2-е, перераб. и доп. Псков : Утро. Псков, 2018. 

93 с.
18. Трубачев О. Н. Русская ономастика и ономастика России. Словарь. Москва : Школа-пресс, 1994. 287 с.
19. Есаулов И. А. Мистика в русской литературе советского периода (Блок, Горький, Есенин, Пастернак). 

Тверь : Тверской государственный университет, 2002. 67 с.

R e f e r e n c e s 
1. Ageeva E. A. Vodlozero in the records of S. N. Durylin in July-August 1917 In: Proceedings of the  

VII International Conference on the Study and actualization of the cultural heritage of the Russian North. 
Petrozavodsk : «Kizhi», 2015. pp. 239 - 245. (In Russ.)

2. Bilibin I. Ya. Ivan Yakovlevich Bilibin (Articles. Letters. Memories of the artist) / Ed.-comp., S. V. Golynets. 
Leningrad : «The Artist of the RSFSR», 1972. 223 p. (In Russ.)

3. Bulgakov S. N. Intelligentsia and religion (on the inconsistency of the modern irreligious worldview). Moscow : 
«A. I. Snegireva», 1908. 48 p. (In Russ.)

4. Gumilev L. N. Ancient Russia and the Great Steppe. Moscow : «AST», 736 p. (In Russ.)
5. Zhuk E. N. Artist Ivan Bilibin. In: Bulletin of Cultural Studies. Moscow : «Institute of Scientific Information on 

Social Sciences of the Russian Academy of Sciences», 2019. No. 4 (91). pp. 173 - 182. (In Russ.)
6. Zaporozhets N. V. Lyadov A. K. life and creativity. Moscow : «Muzgiz», 1954. 215 p. (In Russ.)
7. Korshunova E. A. The archetype of the “city of Kitezh” in S. N. Durylin’s chronicle novel “Bells” In: Philological 

Sciences. Scientific reports of the higher school. Moscow : «ALMAVEST», 2018. No. 4. pp. 59 - 67. (In Russ.)
8. Korshunova E. A. Variations of Russian modernism: S. N. Durylin: monograph, Moscow : «Direct-Media», 

2021. 388 p. (In Russ.)
9. Malimonova S. A. The influence of some ideas of the “new religious consciousness” on the fall of the Russian 

Empire. In: Izvestiya Irkutsk State University. Irkutsk : «Irkutsk State University», 2018. Volume 24. pp. 78-
86. (In Russ.)

10. Morokhin N. V. Grad Kamen. Travel to Kitezh. Moscow : «Veche», 2015. 256 p. (In Russ.)
11. Moteyunaite I. V. Comprehension of Marxism in S. N. Durylin’s novel-chronicle “The Bells” In: Bulletin  

of the Novgorod State University named after Yaroslav the Wise. Veliky Novgorod : «Novgorod State 
University named after Yaroslav the Wise», 2009. No. 54. pp. 47 - 50. (In Russ.)

12. Naidysh V. M. The origin of the archetypes of the collective unconscious. In Bulletin of The Peoples’ Friendship 
University of Russia. Moscow : «Peoples’ Friendship University of Russia», 2004. No. 1. pp. 27 - 47. (In Russ.)

13. Poems of Alexander Pushkin. Ed. prepared by L. S. Sidyakov. Saint Petersburg : «Nauka», 1997. 639 p.  
(In Russ.)

14. Rezvykh T. N. Religion and culture of Sergei Durylin’s prose and poetry. In Christian reading. St. Petersburg : 
«Publishing House of the St. Petersburg Orthodox Theological Academy», 2015. No. 3. Pp. 199 - 225.  
(In Russ.)

15. Semikopov D. V. Grad Kitezh – Paradise lost? (The Legend of the City of Kitezh in theological and religious 
aspects). In Proceedings of the Nizhny Novgorod Theological Seminary. Nizhny Novgorod : «Nizhny 
Novgorod Theological Seminary», 2012. No. 10. pp. 63 - 77. (In Russ.)

16. Sidyakov L. S. Toropova V. N. Sergey Durylin: Self-standing. Moscow : «Molodaya gvardiya», 2014. 64 p.  
(In Russ.)

17. Stepanov Yu.V. Legends and legends of Pskov region. 2nd edition, reprint. and add. Pskov : «Morning. Pskov», 
2018. 93 p. (In Russ.)

18. Trubachev O. N. Russian onomastics and onomastics of Russia. Dictionary. Moscow : «School-press», 1994. 
287 p. (In Russ.)

19. Yesaulov I. A. Mysticism in Russian literature of the Soviet period (Blok, Gorky, Yesenin, Pasternak). Tver : «Tver 
State University», 2002. 67 p. (In Russ.)

 Поступила в редакцию 16.05.2022


