
14

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 2 (106) март-апрель ⇒

«Коллективное умолчание» 
 как ведущая стратегия западногерманской 

культуры памяти 1950-х годов
УДК 94(430) : 316.7
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-2106-14-25

К . А .  М я с н и к о в а
Российская академия народного хозяйства и государственной службы при Президенте Российской Федерации, Мо-
сква, Российская Федерация 
e-mail: kiramyasnikova@gmail.com

Аннотация: Статья посвящена феномену «коллективного умолчания», определившему 
специфику культуры памяти (Erinnerungskultur) ФРГ в 1950-е годы. В ней кратко рассмотрены 
история и основные этапы развития немецкой культуры памяти после Второй мировой войны, 
выделены ключевые черты раннего послевоенного этапа развития мемориальной культуры  
в Западной Германии, который пришелся на 1950-е годы, а также изучены понятия «коллективное 
умолчание» и «забвение» и роль забвения при преодолении посттравматической памяти (память 
о Второй мировой войне). В статье рассматривается предложенная немецким культурологом 
и специалистом в области memory studies Алейдой Ассман концепция моделей памятования – 
реакций общества на исторические травмы, в рамках которой умолчание трактуется как одна 
из техник забвения. Западногерманское «коллективное умолчание» 1950-х годов исследуется  
в данной статье в контексте концепции А. Ассман и выделенных ей видов забвения, в результате 
чего делается вывод, какие виды забвения можно считать преобладающими в ФРГ в первое 
послевоенное десятилетие и можно ли утверждать, что «коллективное умолчание» на первом этапе 
развития немецкой культуры памяти носило преимущественно негативный характер.

Ключевые слова: культура памяти, Erinnerungskultur, ФРГ в 1950-е годы, Алейда Ассман, 
памятование, забвение, формы забвения, коллективное умолчание.

Для цитирования: Мясникова К.А. «Коллективное умолчание» как ведущая стратегия западногер-
манской культуры памяти 1950-х годов // Вестник Московского государственного университета 
культуры и искусств. 2022. № 2 (106). С. 14-25. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-2106-14-25

«Collective silence» as a key strategy  
of the West German memory culture in the 1950s

K i r a  A .  M i a s n i k o v a
Russian Presidential Academy of National Economy and Public Administration, Moscow, Russian Federation 
e-mail: kiramyasnikova@gmail.com

Мясникова Кира Александровна – преподаватель кафедры управления культурной политикой 
ИГСУ РАНХиГС, аспирант кафедры немецкого языка и культуры ФИЯР МГУ им М.В. Ломоносова

Miasnikova Kira Alexandrovna – Lecturer, Department of Cultural Policy Management, Institute of 
Public Administration and Civil Service, Russian Presidential Academy of National Economy and Public 
Administration, Postgraduate student, Department of Germanic Languages and Cultures, Faculty of Foreign 
Languages and Area Studies, Lomonosov Moscow State University

© Мясникова К. А., 2022

http://doi.org/10.24412/1997-0803-2021-6104-6-13
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2021-6104-6-13


15

⇒  Теория и история культуры

Культура памяти (нем. Erinnerungskul-
tur) – собирательное понятие, обозначающее 
«общность не специфически научных 
вариантов применения истории в обществен-
ной жизни при помощи различных средств 
и для разных целей» (в оригинале: «…Sam-
melbegriff für die Gesamtheit des nicht spezifisch 
wissenschaftlichen Gebrauchs der Geschichte in 
der Öffentlichkeit mit den verschiedensten Mitteln 
und für die verschiedensten Zwecke») [17, p. 41]  
и отражающее то, «как общества помнят и … 
через воспоминание ‘воображают себя’» [5,  
с. 17]. Поскольку культура памяти рассма- 
тривает прошлое с «оглядкой» на настоящее, 
то она напрямую зависит от эпохи и уни-
кальна для каждого периода истории. Особое 
значение понятие «культура памяти» имеет  
для немецкой истории второй половины 
XX века. Немецкая мемориальная культура 
многослойна и неоднородна: она вобрала  
в себя черты культур памяти ФРГ и ГДР [15], 
а ее становление проходило поэтапно, в не-
сколько фаз и имело «пульсирующий харак-
тер» [6, с. 116]. 

Целью данной статьи стало изучение спец-
ифики культуры памяти ФРГ 1950-х годов  

и роли феномена «коллективного умолчания» 
в ее формировании. Большинство исследо-
вателей сходятся во мнении, что мемориаль-
ная культура ГДР развивалась не так активно  
и интенсивно, как в ФРГ: «…партийные уста-
новки … не допускали свободного критиче-
ского исследования современной истории», 
из-за чего в ГДР «практически не было соб-
ственных наработок для научного исследова-
ния нацистской диктатуры» [11, с. 39]. В связи 
с этим под историей развития немецкой мемо-
риальной культуры в первую очередь понима-
ются этапы становления западногерманской 
культуры памяти. Отношение к прошлому  
в ФРГ в первое послевоенное десятилетие 
кардинально отличалось от того, как немецкое 
общество стало воспринимать и оценивать 
национальную историю впоследствии – начи-
ная с середины 1960-х годов вплоть до наших 
дней. Разумеется, в послевоенном западногер-
манском обществе сосуществовали разнород-
ные тенденции в отношении памяти о войне, 
но преобладавшей стратегией памятования 
1950-х годов принято считать «коллективное 
умолчание». Однако применительно к запад-
ногерманскому обществу 1950-х годов поня-

Abstract: The article examines the phenomenon of «collective silence» that defined West German memory 
culture (Erinnerungskultur) in the 1950s. The article briefly reviews history and development stages of 
the German memory culture after the Second World War, highlights the key features of the first – post-
war – stage of the 1950s and examines the concepts of «collective silence» and «forgetting» and the role 
of forgetting in overcoming post-traumatic memory (memory of the Second World War). The article 
discusses the concept of memory models proposed by Aleida Assmann, German professor of English 
and Literary Studies, whose work focuses on cultural anthropology and memory studies. The concept 
interprets society’s reactions to historical traumas and regards silence as one of forgetting techniques. 
In this article the West German «collective silence» of the 1950s is studied from the point of view of 
A. Assmann’s theory of forgetting and its main forms. It is examined which types of forgetting can be 
considered prevailing in West Germany in the first post-war decade, and whether it can be argued that 
«collective silence» at the first stage of the development of German memory culture was predominantly 
negative.

Keywords: memory culture, Erinnerungskultur, West Germany in the 1950s, Aleida Assmann, 
remembering, forgetting, forms of forgetting, collective silence.

For citation: Miasnikova К.A. «Collective silence» as a key strategy of the West German memory culture in 
the 1950s. The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 2 (106), 
pp. 14-25. (In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-2106-14-25

http://doi.org/10.24412/1997-0803-2021-6104-6-13


16

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 2 (106) март-апрель ⇒

тия «забвение», «умолчание» и «коллективное 
умолчание» трактуются по-разному, в связи  
с чем в статье предпринята попытка опре-
делить те виды забвения, которые являлись 
наиболее характерными для послевоенной 
немецкой мемориальной культуры. 

Erinnerungskultur после 1945 года: осо‑
бенности культуры памяти ФРГ 1950‑х го‑
дов. Алейда Ассман, немецкий исследо-
ватель в области memory studies, с учетом 
исторических событий и изменений, про-
исходивших в ФРГ после Второй мировой 
войны, разделила процесс становления Er-
innerungskultur в Западной Германии на три 
фазы: 1) 1945–1957 годы; 2) 1958–1984 годы;  
3) 1985 – настоящее время [4, с. 336]. Однако 
это не единственный вариант периодизации 
развития немецкой Erinnerungskultur: та же 
Ассман предлагает рассматривать историю 
Германии XX века и становление немецкой 
мемориальной культуры как смену поколе-
ний, подчеркивая «совместный исторический 
опыт», «сходные образцы социализации»  
и «общие ценностные структуры», на которых 
основывается поколенческая общность [4, 
с. 371]. Ассман выделяет 7 поколений, опре-
делявших немецкую историю на протяже-
нии XX века, причем два из них (четвертое  
и шестое) Ассман называет промежуточны-
ми. При этом подходе история ФРГ после 
Второй мировой войны определяется тремя 
поколениями: 1) «скептическое поколение» 
1945 года; 2) поколение 1968 года; 3) поколение 
1985 года [4, с. 401–407]. Эти три поколения 
соотносятся с выделяемыми Ассман фазами 
развития немецкой Erinnerungskultur после 
1945 года. Еще одну периодизацию развития 
западногерманской мемориальной культуры 
предлагают отечественные историки Д. И. Ко-
лесов, И. И. Маслова, О. А. Сухова и О. К. Ши-
манская, выделившие четыре основных этапа 

становления памяти о Второй мировой войне 
в ФРГ: 1) 1945–1949 годы; 2) конец 1940‑х го-
дов – 1950-е годы; 3) 1960-е–1970-е годы;  
4) с 1985 года по настоящее время [9, с. 91-98]. 
Между представленными периодизациями 
есть ряд отличий, однако основные этапы 
развития немецкой мемориальной культуры 
во всех периодизациях совпадают: рубежными 
для ее развития стали конец 1950-х – начало 
1960-х годов и середина 1980-х годов.  

Что характерно для культуры памяти ФРГ 
на начальном этапе ее становления, с конца 
1940-х по начало 1960-х годов? Исследовате-
ли, предлагающие периодизации немецкой 
мемориальной культуры, отмечают следую-
щие особенности первого этапа ее развития: 
к основным участникам данного этапа отно-
сят «скептическое поколение» 1945-го года, 
т.е. родившихся в Веймарской республике  
в 1920-е годы и прошедших социализацию  
в период национал-социализма; основной 
стратегией памятования называется «кол-
лективное умолчание» (Ассман в отношении 
1950-х годов говорит также о «блокировке 
памяти»), а ключевыми вопросами обществен-
но-политического дискурса – вопросы вины 
и ответственности (признание вины, разница 
между коллективной и индивидуальной ответ-
ственностью и др.) [2; 3; 9]. Среди историче-
ских событий, определивших развитие мемо-
риальной культуры на этом этапе (Д. И. Коле-
сов и др. дали ему неоднозначное определение 
«ренацификационный»), – амнистирование 
бывших национал-социалистов (поправка  
в ст. 131 Основного закона ФРГ), создание 
Федеральной разведывательной службы Гер-
мании, введение воинской повинности, воз-
вращение прежней образовательной системы, 
создание Союза изгнанных и т.д. 

В отношении этого этапа развития 
немецкой Erinnerungskultur Ассман упо-



17

⇒  Теория и история культуры

требляет термин «политика прошлого» 
(Vergangenheitspolitik), введенный немецким 
историком Норбертом Фраем [4, с. 336; 16]. 
Концепция «политики прошлого» Фрая под-
разумевает преодоление прошлого «средства-
ми политики, юстиции, науки, экономики  
и образования» [16; 2, с. 260-261]. Однако про-
водимая в ФРГ в первые послевоенные годы 
«политика прошлого» сочеталась с противопо-
ложными процессами и, как пишет немецкий 
историк Ютта Шеррер, «сразу после окончания 
войны не произошло решительного разры-
ва с наследством Третьего рейха» [12, с. 91].  
Не было ни признания преступлений, ни пол-
ноценного осмысления, ни окончательного заб-
вения этого периода: «…период национал-соци-
алистического режима … рассматривался как 
политически нерелевантный» [8, с. 99]. 

Надо отметить, что стратегия замалчи-
вания также находила отклик в действиях 
властей: проводимая первым канцлером ФРГ 
Конрадом Аденауэром политика опиралась  
на замалчивание под предлогом «умиротворе-
ния общества и политической стабилизации».  
В результате к середине 1950-х годов в не-
мецком обществе было примерно 3,6 мил-
лионов денацифицированных и десятки ты-
сяч амнистированных немцев, в том числе 
«в 1945—1949 годах осужденных в рамках 
Нюрнбергских процессов или военными су-
дами союзников» [12, с. 92].  

При этом часть общества продолжала 
бороться за свое право помнить и осмысли-
вать прошлое: достаточно вспомнить роман 
«Жестяной барабан» Гюнтера Грасса, спектакль 
«Наместник» Рольфа Хоххута, идеи филосо-
фов, мыслителей и политиков, которые под-
нимали вопросы ответственности немецкого 
общества и необходимости искупления вины. 
Отдельные мероприятия по «проработке про-
шлого» проводились уже в 1950-е годы (дея-

тельность литературного объединения «Груп-
па 47», создание Института современной исто-
рии в Мюнхене и т.д.), однако массовое обще-
ственное обсуждение национальной истории 
и преступлений нацистского времени нача-
лось лишь на рубеже 1950–1960-х годов, чему 
способствовала в том числе смена поколений  
и приход «поколения 1968-го года», готового 
к критическому осмыслению прошлого и его 
«проработке». 

Для «скептического поколения» 1945 года 
первое послевоенное десятилетие оказалось, 
по словам немецкого историка Йорга Эхтер-
нкампа, «периодом принудительной стыдли-
вости, затруднившей рассказ о собственных 
переживаниях на войне», и в этих условиях 
война и послевоенное время слились в об-
щественном сознании в единый «специфи-
ческой комплекс переживаний», временной 
отрезок, «полный лишений и страданий» [14, 
с. 84-85]. Память побежденных после войны 
была плавно вытеснена памятью жертв, при-
чем восприятие себя в качестве жертв войны 
было характерно для разных слоев населения 
в 1950-е годы: гражданское население считало 
себя «жертвами судьбы», а участники бое-
вых действий жаловались на «диффамацию»  
и «оскорбление своего достоинства» со сто-
роны держав-союзниц [14]. 

«Коллективное умолчание» в культуре 
памяти ФРГ 1950-х годов: замалчивание 
как реакция на травматическое прошлое. 
Вторая мировая война для немецкой истории 
стала тем событием, которое принято назы-
вать «исторической травмой». К событиям, 
которые могут восприниматься обществом 
как историческая травма, относят войны, 
массовые преследования и геноцид, утрату 
государственности, тоталитаризм, колони-
ализм, рабство, а также социокультурные 
изменения, природные катастрофы, терро-



18

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 2 (106) март-апрель ⇒

ризм и др. [13, с. 7]. Такое событие-катастрофа 
всегда «оставляет глубокий шрам в сознании», 
однако реакция общества на историческую 
травму может варьироваться от обостре-
ния и гиперболизации памяти до искажения  
и радикального отказа от воспоминаний: среди 
возможных реакций – «силовое подавление 
памяти, оцепенение, шок, ужас, возмущение, 
гнев, скорбь, месть, примирение», а также 
отрицание и фальсификация [7; 2; 13, с. 7-8]. 
Подобную неоднородность реакций можно 
заметить и на примере немецкого послево-
енного общества, хотя Ютта Шеррер отмеча-
ет, что «… большинство немцев стремилось  
к материальному и психологическому воз-
рождению, вытесняя из сознания реалии на-
цистского государства, только-только ставшие 
прошлым» [12, с. 91]. 

Исследователи памяти никогда не отри-
цали тесной взаимосвязи категорий воспоми-
нания и забвения, памятования и забывания: 
по словам директора Центра междисципли-
нарного исследования памяти (Эссен, Гер-
мания) Харальда Вельцера, «воспоминание, 
переработка и забвение — точки одного кон-
тинуума, который мы называем памятью» [7, 
с. 62]. В мемориальных исследованиях второй 
половины XX века оппозиция «память – заб-
вение» возникла именно в связи с изучением 
исторической травмы: о двух основных путях 
преодоления травматического прошлого пи-
сал израильский философ Авишай Маргалит, 
схожего мнения придерживаются теоретик 
истории Йорн Рюзен и специалист по истории 
античности Кристиан Майер. Маргалит про-
тивопоставлял памятование и забвение, трак-
туя памятование как сохранение прошлого,  
а забвение связывая с ориентацией на будущее 
[20; 3]. Эту оппозицию можно сформулировать  
в виде вопроса «помнить или забыть?» (его же 
ставит в своей работе Майер), в то время как 

Рюзен скорее задается вопросом «говорить 
или молчать?» [20; 10; 21].

Алейда Ассман вступила в полемику 
с Маргалитом, поскольку простой оппози-
ции «памятование – забвение», по ее мнению, 
недостаточно, чтобы полноценно обсуждать 
механизмы преодоления исторической трав-
мы. В связи с этим Ассман выделила четыре 
модели общественного отклика на травмати-
ческие события прошлого [3, с. 207]: 

1)	 «помнить, чтобы никогда не забывать»; 
2)	 «помнить ради преодоления»; 
3)	 «диалогическое памятование»;
4)	 «диалогическое забвение».
Первая модель подразумевает сохранение 

прошлого, т.е. память о событии включается 
в коллективную идентичность; вторая модель 
означает преодоление прошлого, социаль-
ную и национальную интеграцию; в модели 
«диалогическое памятование» представлена 
ситуация, когда память выходит за пределы 
одного государства, т.е. два или более госу-
дарства оказываются связаны между собой 
памятью об общих событиях и исторических 
травмах. Наконец, последняя модель обраще-
ния с травматическим прошлым предполагает  
не памятование, а забвение, причем Ассман 
подчеркивает: не всегда забвение памяти несет 
в себе негативные коннотации, оно может 
быть «терапевтическим» [3]. С этим тезисом 
согласен и Харальд Вельцер: нет общеприня-
того консенсуса, что необходимо помнить, 
а что – забывать. Невозможно заранее предуга-
дать, какое влияние будут иметь воспоминание 
и забвение, будет ли их воздействие «цели-
тельным» или «болезнетворным». Вельцер, 
как и Ассман, подчеркивает, что в оппозиции 
«память – забвение» «память» обычно вызы-
вает положительные ассоциации, а «забве-
ние» – отрицательные, но не всегда «помнить – 
лучше и здоровее, чем забывать»: например, 



19

⇒  Теория и история культуры

для обществ, пострадавших от Холокоста, 
сначала требовалось забыть катастрофу,  
и «только потом … снова сделать ее предметом 
воспоминания и поминовения» [7, с. 62].

Наиболее подробно категорию забвения 
Алейда Ассман исследовала в работе «Забвение 
истории – одержимость историей». По мне-
нию Ассман, память и забвение представляют 
собой «сложное переплетение двух начал»,  
а не оппозицию противоположностей [4, с. 13-
15]. Еще одно замечание Ассман основывает 
на идеях Фридриха Георга Юнгера, одного  
из ключевых исследователей забвения: забве-
ние неоднородно и может различаться по сво-
им функциям. Развивая идеи Юнгера, Ассман 
отмечает, что «забвение – собирательное поня-
тие, за которым стоят очень разные действия, 
методы и стратегии» [4, с. 19]. В частности, 
Ассман выделяет несколько техник забвения 
(стирание, прикрытие, сокрытие, умолчание, 
переписывание, игнорирование, нейтрали-
зация, отрицание, утрата), а также семь его 
форм: 1) автоматическое; 2) сберегающее;  
3) селективное; 4) карающее и репрессивное; 
5) охранительное; 6) конструктивное; 7) те-
рапевтическое, отмечая, что «предлагаемый 
перечень не следует считать исчерпывающим» 
[4, с. 11-59]. 

В отношении западногерманской куль-
туры памяти 1950-х годов наряду с понятием 
«забвение» используется и понятие «умолча-
ние». В концепции забвения, предложенной 
Ассман, умолчание является одной из техник 
забвения. Умолчание как технику забвения 
она описывает так: «… умолчание не стирает 
из памяти тягостное событие, а лишь устра-
няет его из коммуникации» и «консервиру-
ет запретами (табу) социопсихологические 
травмы» [4, с. 21]. Действительно, память  
о Второй мировой войне в ФРГ 1950-х годов  
не стиралась, игнорировалась, переписывалась  

или отрицалась, как предполагают другие, 
более радикальные техники забвения, а вы-
теснялась из общественной коммуникации,  
при этом существуя в виде индивидуальных 
воспоминаний. Ассман подчеркивает, что 
забвение через умолчание «носит конвенци-
ональный характер» и обычно служит норма-
лизации социальных отношений. 

Понятие «умолчание» (точнее «комму-
никативное умолчание») применительно  
к западногерманскому обществу 1950-х годов 
впервые употребил немецкий философ Гер-
ман Люббе, использовавший его в 1983 году 
в одном из публичных выступлений, причем 
Ассман подчеркивает, что «Люббе вложил  
в это понятие не критический, а позитивный 
смысл» [4, с. 149]: для него «коммуникатив-
ное умолчание» подразумевало «кокон, где 
происходит превращение гусеницы в бабоч-
ку», аналогичное превращение проходило 
с членами НСДАП, когда они становились 
гражданами демократического государства 
[4, с. 149; 19]. 

Немецкие психологи Александр и Мар-
гарета Митчерлих рассматривали молчание 
общества с точки зрения психоанализа как 
неспособность скорбеть и необходимость 
защититься от собственных эмоций – в их 
трактовке «коллективное молчание» было 
вытеснением из сознания посттравматической 
памяти о войне [22]. Герман Люббе иначе по-
нимал причины «коллективного умолчания» 
1950-х годов: основной причиной он считал 
общественную «сделку», негласное согласие  
об исключении памяти о войне из обществен-
ной коммуникации, «договоренность, что 
антифашисты не воспользуются известным 
им компроматом, а бывшие нацисты будут 
сдержаны в своих общественных притязани-
ях» [3, с. 43]. Благодаря этому общество смог-
ло дистанцироваться от прежней идеологии  



20

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 2 (106) март-апрель ⇒

и поддержать новое государство, тем самым 
молчание не позволило обществу расколоться 
[19]. 

«Коллективное умолчание» 1950-х годов  
в том смысле, который вкладывал в это по-
нятие Люббе, являлось в соответствии с кон-
цепцией Алейды Ассман формой «диалогиче-
ского забвения», имеющего терапевтические 
свойства. Память миллионов немцев не могла 
быть так просто уничтожена, стерта или вы-
теснена из сознания, она продолжала жить, 
сохраняясь в памяти в латентном состоянии, 
но именно «деликатное» умолчание в отно-
шении к памяти о травматических событиях 
недавнего прошлого, по словам Ассман, спо-
собствовало интеграции западногерманского 
общества и экономическому подъему ФРГ  
в послевоенные годы. 

Хотя в работе «Новое недовольство 
мемориальной культурой» Алейда Ассман 
употребляет в отношении «коллективного 
умолчания» 1950-х годов прилагательное 
«терапевтический» («…имеет терапевтиче-
ское воздействие на общество…»), отнести 
его к терапевтическому забвению – одной из 
форм забвения, выделяемой Ассман – нельзя. 
Терапевтическое забвение «позволяет справ-
ляться с бременем истории с помощью пока-
яния и признания вины» и «направлено … 
на примирение, интеграцию и преодоление 
совместной истории» [4, с. 56], однако его 
важной характеристикой является наличие 
двух фаз: сначала должно произойти памя-
тование, обращение к прошлому и его про-
работка, а затем наступает фаза забвения, 
подразумевающая «обезвреживание истории, 
ее преодоление и дистанцированность». Ас-
сман метафорически сравнивает терапевти-
ческое забвение с перелистыванием страниц 
в книге: прежде чем перевернуть страни-
цу, ее нужно сначала прочитать. Поскольку  

к 1950-м годам в западногерманском об-
ществе еще не прошла фаза памятования  
и не было проработки прошлого, то говорить  
о терапевтическом забвении в данном случае 
кажется нам некорректным. 

Забвение через умолчание, которое опи-
сывает Люббе, точнее относить к конструк-
тивному забвению по терминологии Ассман. 
Конструктивное забвение способствует поли-
тическому, социальному и культурному об-
новлению, становится основой для начинаний  
и инноваций, подразумевая, что общество 
не стоит на месте, «увязая» в воспоминаниях  
о потерях, лишениях и исторических трав-
мах, а движется вперед. Этот вид забвения 
позволяет «преодолеть страдания и утраты», 
а также – «стимулировать художественную  
и интеллектуальную активность» [4, с. 51-52], 
что видно на примере ФРГ 1950-х годов: на это 
десятилетие пришелся пик активности лите-
ратурного объединения «Группа 47», одной 
из главных художественных задач которого 
было осмысление прошлого через культуру 
и литературу, а идеи Ханны Арендт, Карла 
Ясперса, Ойгена Когона, Теодора Адорно, Тео-
дора Хойса и других немецких интеллектуалов 
1950-х годов стали той основой, на которой 
впоследствии стала базироваться осмыслен-
ная и критическая «проработка прошлого», 
начавшаяся с середины 1960-х годов. Во вре-
мена «коллективного умолчания» и «расчист-
ки послевоенных развилин» (буквальных  
и метафорических), которые пришлись на пер-
вое послевоенное десятилетие, подобное кон-
структивное забвение «внушало оптимизм»  
и становилось «основой для интеллектуаль-
ных инноваций», изменений во всех сферах 
жизни [4, с. 52-54].

Данные формы забвения (конструктив-
ное и терапевтическое) Ассман называет по-
зитивными: в этом случае забвение служит 



21

⇒  Теория и история культуры

залогом будущего. Однако забвение может 
быть нейтральным (сюда Ассман относит ав-
томатическую, сберегающую и селективную 
формы забвения) и негативным (в эту группу 
входят деструктивное/репрессивное забвение, 
а также охранительное/совиновное забвение) 
[4, с. 59]. Взгляд под другим углом на события 
1950-х годов в ФРГ демонстрирует, что господ-
ствовавшую в западногерманском обществе 
тенденцию «коллективного умолчания» можно 
интерпретировать не только как позитивное 
забвение. 

Возможности человеческой памяти огра-
ничены и неизбежно возникает проблема не-
хватки места для массива воспоминаний. Тогда 
забвение выступает как фильтр, отсеивающий 
лишнюю информацию и пропускающий лишь 
наиболее значимую или перспективную, что 
делает забвение необходимым элементом че-
ловеческого существования. Это также отме-
чала Ханна Арендт, подчеркивавшая социаль-
ную силу забвения: активная деятельность,  
по ее словам, возможна лишь тогда, когда есть 
надежда на забвение проступков и их нега-
тивных последствий: «Не будь у нас надежды  
на прощение и отпущение вины за содеянное, 
вся наша способность к действию оказалась 
бы парализована единственным проступком,  
от которого мы уже никогда не смогли бы 
оправиться» [1, с. 314; 4, с. 42]. В такой трак-
товке «коллективное умолчание» 1950-х го-
дов можно отнести к селективному забвению, 
которое позволило немецкому обществу  
в дальнейшие десятилетия признать вину  
и взять на себя ответственность за совершен-
ные преступления. 

В то же время «коллективное умолча-
ние», определявшее стратегии памятования 
о Второй мировой войне в 1950-е годы в ФРГ, 
можно рассматривать как негативное заб-
вение, выступающее в качестве оружия [4,  

с. 59]. В частности, заместитель директора 
Института исследования тоталитаризма имени 
Ханны Арендт при Дрезденском техническом 
университете доктор Клеменс Фолльнхальс 
вспоминает, что «в 1950-е в университетах 
царило открытое нежелание заниматься не-
давним прошлым…» [11, с. 32]. Отсутствие  
в исторической науке 1950-х годов интереса  
к исследованию прошедшей эпохи объясня-
лось стандартным, по словам Фолльнхальса, 
аргументом – недостаточной дистанцией меж-
ду историком и эпохой, однако, по его мнению, 
на самом деле дело было в «глубокой расте-
рянности и беспомощности», «непонимании, 
как обращаться с наследием национал-соци-
ализма» [11, с. 32]. Обеспокоенность немец-
ких интеллектуалов возможным забвением 
памяти о войне объяснялась усилившейся  
в 1950-е годы ремилитаризацией – введением 
воинской повинности, созданием Федеральной 
разведывательной службы, амнистированием 
бывших национал-социалистов и др.

В данном случае можно говорить об ох-
ранительном, или совиновном, забвении: оно 
спасительно для преступников. Известно, что 
высокопоставленные нацисты массово меняли 
после 1945 года имена, пытаясь таким образом 
избавиться от собственного прошлого и скрыть 
вину за содеянное, поскольку пока они остава-
лись у власти, то находились под ее защитой, 
но «когда их [преступников] лишают власти, 
они делают ставку на забвение», заметают сле-
ды преступлений, чтобы избежать судебного 
преследования и ответственности [4, с. 48]. 
Возвращаясь к определению «коллективного 
умолчания», данному Германом Люббе, можно 
вспомнить, что он также писал об этом фено-
мене. В поздних работах Люббе пояснял, что 
молчание 1950-х годов было неоднородным 
и служило разным целям для разных слоев: 
немецкое общество 1950-х годов можно было 



22

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 2 (106) март-апрель ⇒

разделить на «нацистов, замешанных в престу-
плениях» и «безобидных нацистов» (к ним Лю-
ббе относил тех, кто, поддерживал нацистский 
режим или вступал в партию из оппортунизма, 
под влиянием пропаганды) [19; 3], «коллектив-
ное умолчание» было важно для обеих групп: 
если в отношении вторых Люббе говорил  
о «преобразующей» или «продуктивной силе 
умолчания», то первые могли извлечь из него 
выгоду в собственных корыстных целях [19]. 
Таким образом, охранительная форма забве-
ния также присутствовала в западногерман-
ском обществе 1950-х годов.  

Заключение. Забвение памяти о Второй 
мировой войне в западногерманском обще-
стве, пришедшееся на первое послевоенное 
десятилетие, выражалось в виде коллектив-
ного умолчания и прикрытия воспоминаний  
о прошлом: они не были уничтожены, ин-
дивидуальная память о войне была жива,  
но исключалась из общественного дискурса. 
В отношении западногерманского общества 
1950-х годов следует говорить о модели «ди-
алогического забвения»: для общества акту-
альнее было не сохранять или преодолевать 
воспоминания о прошлом, а временно предать 
их забвению. Однако забвение в данном случае 
понимается широко и необязательно несет  
в себе негативные коннотации: забвение может 
по-разному проявляться, иметь разнообраз-
ные формы и выполнять различные функции.

В случае «коллективного умолчания»  
в ФРГ 1950-х годов следует говорить о не-
однородности забвения и сосуществовании  
в обществе нескольких его видов (в зави-
симости от того, к какой части общества  
и к какому поколению оно было обращено): 
в отношении части общества применимо ис-
пользование понятия «конструктивное забве-
ние» (разновидность позитивного забвения  
по А. Ассман). Оно имело «целебное» воздей-

ствие на общество, позволило ему консолиди-
роваться, стимулировало умственную деятель-
ность, т.е. заложило основы для начавшейся 
уже в 1960-е годы «проработки прошлого». Од-
нако наряду с позитивными формами забвения  
в западногерманском обществе 1950-х годов 
существовало и негативное, в частности ох-
ранительное (совиновное) забвение – спа-
сительное для преступников нацистского 
режима, получивших возможность избе-
жать наказания на преступления прошлого.  
Для людей, активно поддерживавших прежний 
режим, забвение и умолчание были спасением 
и уходом от ответственности, не только мо-
ральной, но и уголовной. 

С другой стороны, часть общества вос-
принимала войну как историческую травму,  
для принятия которой должно было прой-
ти какое-то время, в связи с чем умолчание 
1950‑х годов можно отнести к селективному 
забвению (вид нейтрального забвения), вы-
званному в первую очередь ограниченными 
возможностями человеческой памяти и необ-
ходимостью отсеивать лишнюю информацию. 
Селективное забвение позволило немецкому об-
ществу проработать травму войны и «отрефлек-
сировать» нацистское прошлое, признать вину  
и взять на себя ответственность за совершенные 
преступления. Такие формы забвения не дали 
обществу расколоться и позволили молодому 
государству сформироваться и подготовиться 
к будущей проработке прошлого, начавшейся 
с активизацией «поколения 1968‑го года». 

Говоря о роли поколений в процессе па-
мятования и забвения, Алейда Ассман отме-
чает, что «коллективное умолчание» имело 
«терапевтическое воздействие на общество» 
 в целом, но стало причиной «нарушения 
межпоколенческого диалога» между родите-
лями («скептическое поколение» 1945-го года)  
и детьми («поколение 1968-го года»): «Умол-



23

⇒  Теория и история культуры

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1. Арендт X. Vita activa, или О деятельной жизни / перевод с немецкого и английского В. В. Бибихина. 

Санкт-Петербург : Алетейя, 2000. 437 с.
2. Ассман А. Длинная тень прошлого: мемориальная культура и историческая политика / перевод  

с немецкого Б. Хлебникова. Москва : Новое литературное обозрение, 2014. 323 с.
3. Ассман А. Новое недовольство мемориальной культурой / перевод с немецкого Б. Хлебникова. Москва : 

Новое литературное обозрение, 2016. 232 с.
4. Ассман А. Забвение истории – одержимость историей / перевод с немецкого Б. Хлебникова. Москва : 

Новое литературное обозрение, 2019. 552 с. 
5. Ассман Я. Культурная память: Письмо, память о прошлом и политическая идентичность в высоких 

культурах древности / перевод с немецкого М. М. Сокольской. Москва : Языки славянской 
культуры, 2004. 368 с.

6. Борозняк А. И. ФРГ: волны исторической памяти [Электронный ресурс] // Неприкосновенный запас. 
2005. № 2–3 (40–41). С. 104–117. URL: https://magazines.gorky.media/nz/2005/2/frg-volny-istoricheskoj-
pamyati.html

7. Вельцер Х. История, память и современность прошлого. Память как арена политической борьбы 
[Электронный ресурс] // Неприкосновенный запас. 2005. № 2–3 (40–41). С. 51–63. URL: https://
magazines.gorky.media/nz/2005/2/istoriya-pamyat-i-sovremennost-proshlogo.html

8. Кёниг Х. Память о национал-социализме, Холокосте и Второй мировой войне в политическом 
сознании ФРГ [Электронный ресурс] // Неприкосновенный запас. 2005. № 2–3 (40–41). С. 96–103. 
URL: https://magazines.gorky.media/nz/2005/2/pamyat-o-naczional-soczializme-holokoste-i-vtoroj-
mirovoj-vojne-v-politicheskom-soznanii-frg.html 

9. Колесов Д. И., Маслова И. И., Сухова О. А., Шиманская О. К. Историческая память о Второй мировой 
войне в Германии: этапы формирования [Электронный ресурс] // Известия ВУЗов. Поволжский 
регион. Гуманитарные науки. 2018. №1 (45). URL: https://cyberleninka.ru/article/n/istoricheskaya-
pamyat-o-vtoroy-mirovoy-voyne-v-germanii-etapy-formirovaniya

10. Рюзен Й. Кризис, травма и идентичность // «Цепь времен»: проблемы исторического сознания / ред. 
Л. П. Репина. Москва : ИВИ РАН, 2005. С. 38–62.

11. Фолльнхальс К. Критический анализ национал-социализма в современной (западно)германской 
истории и германском обществе после 1945 года // Отношение к прошлому. Осмысление Германией 
двух ее диктатур.  Москва : Политическая энциклопедия, 2018. с. 31–44.

12. Шеррер Ю. Германия и Франция: проработка прошлого // Pro et Contra. 2009. Том 13. №3–4 (46).  
С. 89–108. 

13. Шнирельман В. А. Травматическая память: подходы к изучению и интерпретации [Электронный 
ресурс] // Сибирские исторические исследования. 2021. №2. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/
travmaticheskaya-pamyat-podhody-k-izucheniyu-i-interpretatsii

чание являлось формой добровольного са-
моограничения, которое, возможно, пошло  
на пользу обществу, но не родителям и их де-
тям». Этот конфликт поколений, родителей 
и их детей не только проявился в скорости  
и интенсивности общественных трансфор-
маций («неприметно и медленно» – у скеп-
тического поколения и «резко и публично» –  
у поколения 1968-го года), но и показал пре-
делы стратегии умолчания. 

Забвение и умолчание были подавляющи-
ми в ФРГ 1950-х годов, но не тотальными, что 
позволило обществу в следующие десятилетия 
начать изменения и проработку прошлого. 
Именно те, кто в 1950-е годы предпочитал го-
ворить, а не молчать, фактически определили 
направления послевоенного развития Герма-
нии и заложили фундамент для дальнейшего 
преодоления и проработки тоталитарного 
прошлого. 



24

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 2 (106) март-апрель ⇒

14. Эхтернкамп Й. «Немецкая катастрофа»? О публичной памяти о Второй мировой войне в Германии 
[Электронный ресурс] // Неприкосновенный запас. 2005. № 2–3 (40–41). С. 83–87. URL: https://
magazines.gorky.media/nz/2005/2/nemeczkaya-katastrofa-o-publichnoj-pamyati-o-vtoroj-mirovoj-
vojne-v-germanii.html 

15. Faulenbach B. Die Erinnerungskultur Deutschlands [Электронный ресурс] // Urbane Erinnerungskulturen 
im Dialog: Berlin und Buenos Aires. Berlin : Metropol, 2009. pp. 37–46. URL: https://publications.iai.spk-
berlin.de/servlets/MCRFileNodeServlet/iai_derivate_00000079/Urbane%20Erinnerungskulturen%20
im%20Dialog_Berlin_Buenos%20Aires_037-046.pdf 

16. Frei N. Vergangenheitspolitik: Die Anfänge der Bundesrepublik und die NS-Vergangenheit. München : 
C.H.Beck, 2012. 468p. 

17. Hockerts H. G. Zugänge zur Zeitgeschichte. Primärerfahrung, Erinnerungskultur, Geschichtswissenschaft 
// Verletztes Gedächtnis. Erinnerungskultur und Zeitgeschichte im Konflikt. Frankfurt am Main : Campus 
Fachbuch, 2002.p. 15–30.  

18. Lübbe H. Der Nationalsozialismus im deutschen Nachkriegsbewusstsein // Historische Zeitschrift. 1983.  
№ 236.p. 579–599.

19. Lübbe Н. Vom Parteigenossen zum Bundesbürger. Uber beschwiegene und historisierte Vergangenheiten. 
München : Wilhelm Fink Verlag, 2007. 143p.

20. Margalit A. The Ethics of Memory. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2003. 240 p.
21. Meier Ch. Das Gebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des Erinnerns. Vom öffentlichen Umgang mit 

schlimmer Vergangenheit. München : Siedler Verlag, 2010. 160p.
22. Mitscherlich A., Mitscherlich M. Die Unfähigkeit zu trauern: Grundlagen kollektiven Verhaltens. München : 

Piper Taschenbuch, 2007. 400p. 

R e f e r e n c e s
1. Arendt H. Vita activa, or On an active life. St. Petersburg, Aleteyya Publishing House, 2000. 437 p. (In Russ.)
2. Assman A. The Long shadow of the past: Memory culture and historical politics. Moscow, Publishing House 

“New Literary Review”, 2014. 323 p. (In Russ.)
3. Assman A. New dissatisfaction with memory culture. Moscow, Publishing House “New Literary Review”, 2016. 

232 p. (In Russ.)
4. Assman A. Oblivion of history - obsession with history. Moscow, Publishing House “New Literary Review”, 

2019. 552 p. (In Russ.)
5. Assman J. Cultural memory: Writing, memory of the past and political identity in the high cultures of antiquity. 

Moscow, Publishing House “Languages of Slavonic Culture”, 2004. 368 p. (In Russ.)
6. Boroznyak A. I. Federal Republic of Germany: waves of historical memory. Emergency reserve. 2005, no. 2–3 

(40–41), pp. 104–117. Available at: https://magazines.gorky.media/nz/2005/2/frg-volny-istoricheskoj-
pamyati.html (In Russ.)

7. Welzer H. History, memory and modernity of the past. Memory as an arena of political struggle. Emergency 
reserve. 2005, no. 2–3 (40–41), pp. 51–63. Available at: https://magazines.gorky.media/nz/2005/2/istoriya-
pamyat-i-sovremennost-proshlogo.html (In Russ.)

8. König H. The memory of Nazism, the Holocaust and the Second World War in the political consciousness 
of the Federal Republic of Germany. Emergency reserve. 2005, no. 2–3 (40–41), pp. 96–103. Available at: 
https://magazines.gorky.media/nz/2005/2/pamyat-o-naczional-soczializme-holokoste-i-vtoroj-mirovoj-
vojne-v-politicheskom-soznanii-frg.html (In Russ.)

9. Kolesov D. I., Maslova I. I., Sukhova O. A., Shimanskaya O. K. Historical memory of the Second World 
War in Germany: stages of formation. Izvestiya VUZov. Volga region. Humanitarian sciences. 2018,  
no. 1 (45). Available at: https://cyberleninka.ru/article/n/istoricheskaya-pamyat-o-vtoroy-mirovoy-voyne-
v-germanii-etapy-formirovaniya (In Russ.)

10. Rusen J. Crisis, trauma and identity. In: L. P. Repina, ed. The chain of times: Problems of historical consciousness. 
Moscow, Published by The Russian Academy of Sciences, 2005. Pp. 38–62. (In Russ.)



25

⇒  Теория и история культуры

11. Vollnhals C. Critical analysis of Nazism in modern (West) German history and German society after 1945. 
In: Attitude to the past. Comprehension by Germany of its two dictatorships. Moscow, Publishing House 
“Political Encyclopedia”, 2018. Pp. 31–44. (In Russ.)

12. Scherrer J. Germany and France: working through the past. Pro et Contra. 2009, vol. 13, no. 3–4 (46),  
pp. 89–108. (In Russ.)

13. Shnirelman V. A. Traumatic memory: approaches to the study and interpretation. Siberian historical 
research. 2021, no. 2. Available at: https://cyberleninka.ru/article/n/travmaticheskaya-pamyat-podhody-k-
izucheniyu-i-interpretatsii (In Russ.)

14. Echternkamp J. “German catastrophe”? On the public memory of the Second World War in Germany. 
Emergency reserve. 2005, no. 2–3 (40–41), pp. 83–87. Available at: https://magazines.gorky.media/
nz/2005/2/nemeczkaya-katastrofa-o-publichnoj-pamyati-o-vtoroj-mirovoj-vojne-v-germanii.html (In 
Russ.)

15. Faulenbach B. Die Erinnerungskultur Deutschlands [Электронный ресурс] // Urbane Erinnerungskulturen im 
Dialog: Berlin und Buenos Aires. Berlin : Metropol, 2009. pp. 37–46. Available at: https://publications.iai.
spk-berlin.de/servlets/MCRFileNodeServlet/iai_derivate_00000079/Urbane%20Erinnerungskulturen%20
im%20Dialog_Berlin_Buenos%20Aires_037-046.pdf 

16. Frei N. Vergangenheitspolitik: Die Anfänge der Bundesrepublik und die NS-Vergangenheit. München : 
C.H.Beck, 2012. 468p. 

17. Hockerts H. G. Zugänge zur Zeitgeschichte. Primärerfahrung, Erinnerungskultur, Geschichtswissenschaft 
// Verletztes Gedächtnis. Erinnerungskultur und Zeitgeschichte im Konflikt. Frankfurt am Main : Campus 
Fachbuch, 2002. pp. 15–30.  

18. Lübbe H. Der Nationalsozialismus im deutschen Nachkriegsbewusstsein // Historische Zeitschrift. 1983.  
№ 236. pp. 579–599.

19. Lübbe Н. Vom Parteigenossen zum Bundesbürger. Uber beschwiegene und historisierte Vergangenheiten. 
München : Wilhelm Fink Verlag, 2007. 143p.

20. Margalit A. The Ethics of Memory. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2003. 240 p.
21. Meier Ch. Das Gebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des Erinnerns. Vom öffentlichen Umgang mit 

schlimmer Vergangenheit. München : Siedler Verlag, 2010. 160p.
22. Mitscherlich A., Mitscherlich M. Die Unfähigkeit zu trauern: Grundlagen kollektiven Verhaltens. München : 

Piper Taschenbuch, 2007. 400p. 

*

Поступила в редакцию 13.04.2022


	_Hlk101203922
	_heading=h.lbwy65cynrbw
	_heading=h.crck0c5kep66

