
82

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

ОНТОЛОГИЯ ПРОИЗВЕДЕНИЯ  ИСКУССТВА
УДК  7.01
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-1105-82-92

В . Ю .  Д а р е н с к и й
Луганский государственный педагогический университет, Луганск, Украина (ЛНР) 
e-mail: darenski1972@rambler.ru 

Аннотация: Статья посвящена исследованию культурной онтологии художественного 
произведения. Автор обосновывает концепцию, согласно которой понимание онтологического 
«ядра» искусства и инвариантной онтологии художественного произведения, которая дает 
четкие критерии для различения подлинного и неподлинного в искусстве, должно основываться  
на фундаментальной онтологической структуре бытия в соответствии с его архаической 
ритуальной моделью: жизнь – смерть – жертва – воскресение (новая жизнь). Эта базовая 
онтологическая модель художественной реальности определяет универсальный способ 
воздействия произведения искусства на становление человеческого сознания, который 
заключается в воспроизведении смысловой целостности человеческого опыта, преодолении его 
индивидуальной ограниченности путем приобщения к универсалиям культуры.

Ключевые слова: онтология, произведение, искусство, культура, ритуал.

Для цитирования: Даренский В.Ю. Онтология произведения  искусства // Вестник Московского 
государственного университета культуры и искусств. 2022. № 1 (105). С. 82-92. http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2022-1105-82-92

ONTOLOGY OF A WORK OF ART 

V i t a l y  Yu .  D a r e n s k y
Lugansk State Pedagogical University, Luhansk, Ukraine (LPR) 
e-mail: darenski1972@rambler.ru

Abstract: the article traces the stages of the intercultural dialogue between East and West. The author 
emphasizes that, as a rule, the influence of the East on Western European art is emphasized, but dialogue 
always implies a two-way relationship characterized by varying degrees of intensity and a change of roles 
in the “transmitting – receiving” pair. The first contacts of Western European and Eastern cultures date 
back to the turn of the XVI - XVII centuries, but the dialogue did not happen during this period due  
to the fundamental difference in socio-cultural paradigms. But communication was not interrupted, it was 
continued, which led to the end of the XVIII - early XIX centuries. to the emergence of interest in foreign 
cultural experience. The processes of its assimilation by the national art schools of China and Japan are  
in many ways similar: the division of artists into traditionalists who advocated the preservation of the 
canon that had been forming for a long time within the framework of national art, and supporters 
of Western painting who tried to assimilate both approaches in their work. In conclusion, the author

ДАРЕНСКИЙ ВИТАЛИЙ ЮРЬЕВИЧ – доктор философских наук, профессор кафедры философии 
Луганского государственного педагогического университета

DARENSKY VITALIY YURYEVICH - Doctor of Philosophy, Professor of the Department of Philosophy of the 
Lugansk State Pedagogical University

© Даренский В. Ю., 2022



83

⇒  Искусство и эстетика

emphasizes that by the beginning of the twentieth century. some isolation of China and especially Japan 
from the global cultural trends has been overcome, and the work of the masters of these countries becomes 
part of a single artistic space.

Keywords: ontology, work, art, culture, ritual. 

For citation: Darensky V.Yu. Ontology of a work of art. The Bulletin of Moscow State University 
of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 1 (105), pp. 82-92. (In Russ.). http://doi.
org/10.24412/1997-0803-2022-1105-82-92

Возникновение теоретической пробле-
мы демаркации культуры и «антикультуры» 
является закономерным результатом общей 
деградации содержания человеческого бытия 
в современной цивилизации – редукции че-
ловека к модели «биосоциального автомата» 
[2], в свое время названной «антропологиче-
ской катастрофой» (М.К. Мамардашвили). 
В особо явной форме это происходит в так 
называемом «современном искусстве». Как 
отмечает исследователь этого феномена, «со-
временное contemporaryart – это искусство 
без иерархии, без “искусности”, без шедев-
ров, легко тиражируемое… В таком кон-
тексте тотальное ироническое равнодушие  
к поискам истины, добра и смысла, подме-
на их увлекательной манипуляцией знаками  
без обозначаемого действительно выглядит 
как новый виток развития искусства в отрыве 
от классических основ и традиций»; но на са-
мом деле это лишь означает, что «произведение 
искусства в классическом понимании этого 
слова окончательно исчезло, а вместо него 
появились “проекции” человеческого сознания  
в живописном, объемном, цифровом или 
любом другом воплощении» [5, с. 70].Это 
не что иное как «пост-искусство» как часть 
«пост-культуры» (В.В. Бычков). Философским 
ответом на вызов «пост-искусства» должно 
стать особое направление эстетических ис-
следований, которое восстанавливало бы 
понимание онтологического «ядра» искус-
ства, в частности, инвариантной онтологии 

художественного произведения, которая дает 
четкие критерии для различения подлинного 
и неподлинного в искусстве [3].

Теория художественного произведения 
всегда былаи остается одной из центральных 
составляющих эстетики, концентрируя в себе 
всю её актуальную проблематику, посколь-
ку именно произведение является основной, 
завершенной формой социокультурного бы-
тия искусства и отражает все аспекты его 
эволюции. В частности, развитие видо-жан-
ровой дифференциации искусства является 
эволюцией композиционно-стилистических 
средств структурирования художественных 
произведений. Для постклассической эсте-
тики становится актуальным специфический 
аспект понимания и анализа художественных 
произведений, который заключается в обра-
щении к глубинной онтологии произведения 
искусства как феномена культуры и в глубин-
но-психологических уровней его восприятия, 
которые оставались вне поля зрения класси-
ческой эстетики. Как отмечают В.А. Личковах  
и А.Н. Петрова, «постклассическое эстети-
ческое сознание – это неомифологическое 
сознание со всеми его “архетипами” и “кено-
типами”... здесь сознание обращается к глубин-
ным, первично-мифологических ретроспектив  
и интроспекций. Неклассическая эстетика ос-
новывается на изучении архаических культур, 
на различных исследованиях атавистических 
форм мышления, чувствования, творческих 
состояний” [13, с. 158]. Целью данной статьи 



84

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

является концептуализация неклассического 
подхода к пониманию сущности художествен-
ного произведения на основе его глубинной 
онтологии как феномена культуры и глубин-
но-психологических аспектов его рецепции.

Эта цель предполагает решение трех задач: 
1) определение общей культурной онтологии 
произведения, связанная с его генезисом как 
специфической культурной формы; 2) анализ 
универсальной предметности художественно-
го произведения как формы воспроизводства 
предельных смыслов человеческого бытия;  
3) определение инвариантной сущности воз-
действия произведения искусства на челове-
ческое сознание. 

Культурная функция художественного 
произведения заключается в его способности 
продуцировать новые смыслы. Реципиент 
подпадает под принудительное воздействие 
образной системы произведения, в его «си-
ловое поле», которое заставляет реципиента 
переживать такие жизненные ситуации, ко-
торых он не знал в повседневной жизни. Так 
происходит трансформация как его самопо-
нимания, так и понимания различных сфер 
объективной реальности, а следовательно,  
в предельном варианте – трансформация лич-
ности.«Человек приходит к произведению  
не ради чисто “эстетического удовольствия”, 
а для решения своих исконных смысложиз-
ненных проблем, – пишет А.К. Шевченко, – 
следовательно, “истина”, с которой человек 
отходит от произведения, не существует  
до встречи с ним... она действительно 
происходит в момент встречи... и дело  
не в полисемантизме художественных текстов, 
предполагающих богатство “перекодировок”,  
а в том, что понимание произведения искус-
ства выходит за пределы эстетического отно-
шения и прорастает в конкретность общежиз-
ненного процесса» [14, с. 99-100]. 

В основе восприятия произведения ис-
кусства лежит определенная первичная це-
лостность экзистенциального опыта человека, 
которая актуализируется в процессе «встречи» 
с произведением. Его глубинная онтология как 
проекта творческого до-определения смысла 
требует структурного анализа произведения  
в достаточно специфическом, неклассическом 
аспекте. Это не традиционное (классическое) 
направление, которое происходит через кате-
гории содержание / форма, часть / целое, идея / 
чувство и т. д., А анализ структуры самоор-
ганизации произведения – от образования 
первичных элементов до целостности. В основе 
самоорганизации лежит некая инвариантная 
«протоформа», то есть первоначальная мо-
дель всех возможных форм возникновения 
и специфического развертывания художе-
ственных средств, составляющих целостное 
произведение. К определению этой прото-
формы, которая должна быть единой для всех 
уровней художественного выражения, можно 
подойти двумя путями. Оба можно определить 
как генетические, впрочем, эта генетичность 
разная по направлению: первую можно на-
звать «горизонтальной» – это исторический 
генезис произведения как феномена культуры; 
вторая – «вертикальная» – это развертывание 
произведения «снизу», от первичных смысло-
образов, что лежат в его основе.

«Горизонтальный» генезис произведения 
как специфической культурной формы опре-
деляется происхождением искусства, кото-
рое было вызвано необходимостью передачи  
и воспроизведения универсальных смыслов 
человеческого опыта с целью дополнения  
и компенсации частности опыта повседневной 
практики и коммуникации. Но известно, что 
первичной формой культуры, выполнявшей 
эту функцию, было сакральное действо, риту-
ал. На определенном, уже достаточно раннем 



85

⇒  Искусство и эстетика

этапе развития культуры, «внутри» ритуала 
возникают специфические формы универ-
сализации и гармонизации человеческого 
опыта, которые позже были определены как 
«искусство». «Древнейшие произведения ис-
кусства возникли, – писал В. Беньямин, – как 
известно, чтобы служить ритуалу, сначала ма-
гическому, а затем религиозному. Решающим 
значением обладает то обстоятельство, что 
этот вызывающий ауру образ существования 
произведения искусства никогда полностью 
не освобождается от ритуальной функции 
произведения. Иными словами: уникальная 
ценность “подлинного” произведения искус-
ства основывается на ритуале, в котором оно 
находило свое изначальное и первое приме-
нение. Эта основа может быть многократно 
опосредована, однако и в самых профанных 
формах служения красоте она проглядывает 
как секуляризованный ритуал. Профанный 
культ служения прекрасному, возникший  
в эпоху Возрождения и просуществовавший 
три столетия, со всей очевидностью открыл, 
испытав по истечении этого срока первые 
серьезные потрясения, свои ритуальные ос-
нования» [1, с. 26-27].

«Аурой» произведения В. Беньямин назы-
вает его способность нести содержание, кото-
рое выходит за пределы его непосредственной 
предметности, и быть неповторимым образом 
определенного способа миропереживания, 
укорененного в традиции, в том числе рели-
гиозной. Итак, с генетической точки зрения, 
как писал Д. Лукач, «из миметической направ-
ленности периода магизма, изначально еще 
не имеющего ничего общего с искусством,... 
возникают фундаментальные категории эсте-
тического. Художественное воспроизведение 
мира берет начало в магическом мимезисе, 
разворачивается в его рамках и лишь на бо-
лее высокой ступени развития отделяется  

от него» [6, с. 70-71]. Поэтому неудивительно, 
что исследователи древнего искусства нахо-
дят в нем на уровне чистого содержания те 
же самые смыслы и символы, что и в самых 
архаичных религиозных представлениях. 
Во время своего становления как формы куль-
туры искусство было определенной эманси-
пацией от религиозного культа; отдельные 
виды искусства генетически возникали как 
самостоятельное, автономное развитие от-
дельных выразительных средств культа.  
В условиях традиционной цивилизации культ 
и искусство представляют один-единственный 
универсальный смысл, а именно: предель-
ные смыслы человеческогомироотношения, 
воплощенные в мифообразе Мироздания. 
Впрочем, в искусстве он репрезентируется 
в секуляризованных, ярко-развлекательных, 
мастерски-игровых средствах. Например, 
как показано в классическом исследовании 
М.М. Бахтина, народная карнавально-смехо-
вая художественная культура воспроизводит 
мифообраз мироздания как Космоса-живого 
Вселенского тела.

Приобретая статус автономной формы 
культуры, которая развивается и функцио-
нирует по собственным внутренним зако-
нам, произведение искусства одновременно 
воспроизводит в себе и внутреннюю струк-
туру сакрального ритуала (который, в свою 
очередь, воспроизводит структуру космо-
гонии). Опираясь на традицию исследова-
ния содержания и структуры сакрального 
ритуала (работы М. Элиаде, В.Н. Топорова, 
М.И. Евзлина [4] и др.), можно вычленить 
инвариантные онтологические «сюжеты», 
моделируемые в ритуале. Итак, этот универ-
сальный смысл, независимый от конкретной 
мифической формы, в которой он является 
«закодированным» может быть представлен 
такой схемой: Творения / Ничто → Перворе-



86

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

альность / Единственное → Распад Единого → 
Хаос1 → Упорядочения Хаоса / Битва сил Тьмы 
и Света, победа Мира → Космос1, гармония 
стихий → Катастрофа → Хаос2 → Упорядочения 
Хаоса / Жертвоприношение → Космос2 → да-
лее весь цикл повторяется.Звено от Творения  
к Космосу1 является, собственно, священной 
историей о том, каким образом все возникло; 
об этом рассказывает космогонический миф, 
что символически разыгрывается в ритуале. 
Звено от Космоса1 к Космосу2 представляет 
собой “вечное повторение подобного” на всех 
уровнях сущего и является онтологически 
вторичной относительно первой, ее развер-
тыванием в пространстве и времени миро-
здания. Ритуальное действо, соответственно, 
являются: 1) помощи двух звеньев и должен 
давать «абсолютное» понимание сути и смыс-
лу мироздания, а следовательно, 2) является 
глубинным смысловым структурированием 
сознания людей. Предложенная схема может 
иметь еще более развернутый вид, включая  
в себя еще третье звено, связанное с концом 
света и окончательной судьбой человека.  
С другой стороны, общая схема может быть 
свернута к самому простому и наиболее прак-
тичному виду: Космос – Хаос – Жертва – Кос-
мос.

Такую основную онтологическую схему 
сюжета бытия человека и мира в их единстве 
можно, вслед за В.Ф. Петровым-Стромским, 
определить как «основной миф» культуры. Как 
пишет этот автор, «основной миф, который 
разгадывает тайну жизни и заклинает ужас 
вечного повторения, калейдоскопического 
многообразия жизни могучим образом еди-
ной воли и единой нормы, которые придают 
смысл чувственности, – принципиально от-
личается от того, что называют мифологией. 
В нем нет сюжетов, нет повествования... Это 
образ изоморфной причастности ритуальных 

движений, звуков и ритмов к жизни косми-
ческих стихий» [11, с. 157]. Итак, «основной 
миф» является ничем иным как внутренней 
формой человеческого мироотношения, что 
может быть объективирован в любой куль-
турной форме. Собственно, ритуал является 
лишь первоначальной синкретической формой 
воспроизводства основного мифа и представ-
ляет его самым непосредственным образом.

Но переживание основного мифа при-
суще любой целесообразной деятельности, 
ведь обеспечивает первоначальную осмыслен-
ность жизни как таковой. На более поздних 
этапах развития цивилизации, когда непо-
средственное, то есть «ритуальное» в узком 
смысле слова, воспроизведение основного 
мифа исчезает, возникает эффект отчужде-
ния от первоначальной осмысленности мира, 
которой теперь противостоит социальная  
и технологическая целесообразность. Впрочем, 
необходимость целостной осмысленности 
мира является имманентным человеку как 
разумному и духовному существу, а следо-
вательно – в посттрадиційних культурах мы 
находим такие культурные явления, которые 
выполняют ту же функцию универсализации 
смыслов, которую ранее выполнял сакраль-
ный ритуал. Среди этих средств произведе-
ния искусства являются едва ли не самыми 
эффективными, поскольку универсализация 
смыслов здесь является эстетической, то есть 
личностно-переживательной.

Произведение как форма организации 
художественного освоения реальности со-
храняет в себе схему «основного мифа» как 
собственную предельную смысловую модель. 
Именно это, по нашему мнению, было зафик-
сировано в известном кантовском опреде-
лении произведения искусства – как некой 
«целесообразности без цели». Действительно, 
произведение не имеет внешней прагмати-



87

⇒  Искусство и эстетика

ческой цели – его цель сугубо внутренняя: 
упорядочение мировосприятия человека  
в соответствии с законами красоты и гар-
монии. В секуляризованной культуре, где 
сакральное действо уже не является основ-
ной формой осмысления действительности,  
не является центром миропонимания, стано-
вится маргинальным феноменом для основ-
ной массы людей, здесь, как это ни странно 
на первый взгляд, актуализируется именно 
этот самый архаичный аспект произведения 
искусства, ведь последний остается здесь едва 
ли не единственным универсализирующим 
средством мировосприятия.

В этих условиях искусство начинают 
рассматривать и воспринимать как средство 
переживания универсальных ценностей  
и смыслов, средство трансформации, самосо-
вершенствования личности в соответствии 
с этими ценностями, средство восприятия 
мира и человека как единого осмысленного 
целого. В рамках той же самой тенденции, 
как ее предельное выражение, глубинная 
онтология произведения искусства актуа-
лизируется в авангардном искусстве. Здесь, 
становясь средством неомифологического 
«миросозидания» и «теургии», художествен-
ное произведение фактически возвращается  
в собственное «архэ», в то генетическое «лоно», 
из которого он когда-то и вышел – ритуаль-
ное действие, символически воспроизводило 
космогонию. Впрочем, возвращается только 
в модусе имитации. Некоторыми авторами,  
в частности В. И. Тасаловым [13], начато 
специальное исследование природы художе-
ственного произведения в аспекте первона-
чальной онтологии «основного мифа» куль-
туры. Интересные рассуждения на эту тему 
есть у многих исследователей, в частности  
у Д. С. Лихачева, который писал: «Искусство 
вносит в мир упорядоченность... памятники 

искусства – это разные “модели”, различные 
попытки внесения системы в бессистемный 
мир.Человек боится смерти в ее самых слож-
ных формах – в формах хаоса. Искусство... 
пытается ввести восприятие в русло “стиля”, 
понимаемого как единство формы и содер-
жания... Спросят: неужели искусство при-
звано успокаивать? Конечно, нет... Искусство 
призвано соревноваться против хаоса, ча-
сто путем обнаружения, разоблачения этого 
хаоса, его демонстрации. Обнаружение хао-
са средствами искусства есть уже внесение  
в него упорядоченности... искусство вносит  
в мир упорядоченное беспокойство» [7, с. 17-
20]. Хаос в человеческом бытии определяется 
как духовно-экзистенциальная дезинтеграцию 
личности и неопределенность или нереали-
зованность базовых жизненных ценностей.

Поскольку личностный, ценностно-де-
терминированный характер жизнедеятель-
ности нуждается в ней хотя бы частичной 
гармонизации, универсализации опыта  
на основе причастности к абсолютных ценно-
стей, детерминирующих смысл жизни, то это 
требует применения специальных культурных 
механизмов. В частности, искусство выполня-
ет функцию гармонизации, универсализации 
и ценностной интеграции жизненных про-
цессов человека средством их переживания 
в контексте человекомерных качеств сущего, 
в первую очередь, эстетических. Эти качества 
миропереживания являются одним из эффек-
тивных культурных механизмов универсаль-
ности жизненных процессов. Таким образом, 
общекультурная диалектика Хаоса / Космоса 
в искусстве воспроизводится в форме образ-
ного, то есть гармоничноструктурированного 
переживания, «упорядоченного беспокойства», 
что содержит в себе катарсис души.

Принцип целостности художественного 
образа и произведения может быть понятным 



88

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

лишь в контексте логики конкретно-всеоб-
щего. Всеобщее имеет сложный, подвиж-
ный, внутренне расчлененный характер; оно 
обладает способностью к самоощущению  
в образах-антагонистах, образах-двойниках 
и образах, отражающих его частичный, фраг-
ментарный смысл. Поэтому произведение 
является живым единством, которое самораз-
вертывается. Отсюда понятно, что произве-
дение искусства как разновидность «живого 
единства» (Гете) является проблемной моде-
лью жизни не только по своему содержанию,  
но и по самой своей форме. Элементарный 
образ возникает из множества фонетических, 
графических, кинетических и т.д. элементов, 
а мета-образ (произведение) из множества 
элементарных образов, путем свободной игры 
упорядоченной воображения (фантазии). Ху-
дожественная воображение (фантазия) и яв-
ляется той формой сознания, которая обеспе-
чивает сквозную причастность всех элементов 
к упорядоченному центрирующему смыслу 
и одновременно определяет отбор средств 
художественного выражения. Если принцип 
сквозной причастности можно назвать прин-
ципом «вертикальным», поскольку он означает 
иерархическое подчинение художественных 
элементов в едином смысловом целом, то, со-
ответственно, принцип «горизонтальный», то 
есть принцип непосредственного взаимоот-
ношения отдельных структурных элементов 
образа или произведения между собой можно 
определить, применяя понятия «бриколяжа». 
Принцип сквозной причастности к единому 
смыслу (participation) и принцип бриколяжа 
(bricolage) введены, соответственно, Л. Ле-
ви-Брюлем и К. Леви-Стросом как определение 
парадигм первоначального мышления.

Более поздние исследования доказали, 
что, во-первых, это принципы не являются 
исключительно присущими первобытному 

мышлению, но составляют внутреннюю форму 
человеческого мышления как такового (в от-
личие от внешних форм, что изучает логика); 
во-вторых, связаны между собой принципом 
дополнения. Художественное произведение 
и отдельный художественный образ в этом 
отношении являются уникальными культур-
ными образованиями, в которых внутренние 
формы человеческого мышления как такового 
становятся их собственными структурными 
принципами генезиса и функционирования. 
Целостность произведения при этом удер-
живается, с одной стороны, причастности 
(participation) каждого отдельного элемента 
произведения и образа до целого, до цен-
трирующего конкретно-всеобщего символа 
(«вертикаль»); и, с другой стороны – принципу 
бриколяжа (bricolage) в их «горизонтальном» 
взаимоотношении, что создает спонтанную 
гармонию элементов произведения в их по-
следовательности, которая структурируется 
творческой фантазией.

Впрочем, в отличие от архаичного созна-
ния, которое реализуется в стихийно-фанта-
стических вневременных «картинах мира», 
действие принципов сквозной смысловой 
причастности (participation) и бриколяжа  
в художественном произведении имеет су-
щественные отличия: 1) локализирован-
ность в конкретном времени и пространстве;  
2) структурированность согласно определен-
ного художественного метода и стиля. В отли-
чие от стихийно-фантастических ассоциаций 
в мифе образно-интонационная структура 
произведения является результатом рацио-
нально упорядоченной фантазии, в которой 
свободная и спонтанная игра воображения 
вливается в готовые формы художественно-
го метода и стиля. Что касается простран-
ственно-временной локализации содержания 
и формы произведения, то эту специфику,  



89

⇒  Искусство и эстетика

по нашему мнению, следует рассматривать 
как реализацию «эффекта синхронистич-
ности» в культуре, открытого К.-Г. Юнгом. 
По К.-Г. Юнгу, совпадение во времени и про-
странстве обстоятельств, которые соединены 
единым смыслом, но являются сплошь неза-
висимыми друг от друга на уровне эмпириче-
ских причинно-следственных связей, является 
одной из скрытых, но вполне объективных 
инвариант культуры и психики человека 
[15]. Этот эффект синхронизма и составляет 
объективную основу, модель для развития 
художественных произведений по принципу 
«сквозной» смысловой взаимопричастности 
разнообразных элементов художественной 
формы. Именно поэтому, как в свое время 
писал И.А. Ильин, «в художественном про-
изведении все точно (определение Пушкина), 
все необходимо (определение Гегеля, Флобе-
ра и Чехова); в нем нет произвольного, нет 
лишнего, нет случайного. Художественное 
произведение подобно осуществленному за-
кону» [6, с. 246]. 

Рассмотренная структурно-онтологиче-
ская схема художественного произведения по-
зволяет понять его специфику в моделирова-
нии человеческого мироотношения. Принцип 
монтажа отдельных элементов реальности, 
смоделированных в художественно-образной 
форме, их произвольное сочетание в рамках 
пространственно-временного континуума 
произведения (синхронизация) является, оче-
видно, сильными абстракциями относительно 
реальной жизни. Впрочем, такая абстракция 
и произвольная структуризация не является 
искусственным приложением к объектив-
ной реальности, – напротив, она позволя-
ет, отбрасывая ее менее существенные связи  
и элементы и акцентируя, «дорисовывая» более 
существенные, нагляднее выявить смысл того 
или иного жизненного явления. Более того, она 

дает возможность «замкнуть», добавить смыс-
ловую целостность этим явлениям, которые 
в реальной жизни остаются незаконченны-
ми, разорванными, не целостными, а потому 
не осознанными в контексте универсальных 
культурных смыслов. 

Как писал М.К. Мамардашвили, «в реаль-
ной жизни ничто не является завершенным... 
Завершенность смысла появляется только 
тогда, когда мы имеем две вещи вместе: ре-
альность эмпирическую и приставленную  
к ней разумными путями “вторую реальность” 
осмысление. Реальность или литературного 
текста, или реальность сцены, то есть про-
странство и время, в котором завершаются 
бесконечные смыслы, которые делают для нас 
всеобъемлющими смыслы нашей собственной 
жизни, которые вне театра, вне литературы, 
вне искусства, в повседневной жизни остаются 
недостижимыми»; искусство, следовательно, 
является одним из средств, которое «дает все-
охватность того, как завязываются смыслы... 
Существуют такие органы нашего восприятия, 
как театр, литература, которые позволяют нам 
эти смыслы завершать присутствовать при 
том, как они складываются» [10, с. 107]. Замы-
кание, «завязывание» отдельных жизненных 
фактов и процессов в горизонте смысловые 
универсалии человеческого бытия, то есть 
эстетическая универсализация содержания 
человеческого мироотношения вступает пол-
ной, развернутой формы в произведении, ко-
торый воссоздает первичную «космическую» 
смысловую размерность. 

Художественное произведение структу-
рировано как устоявшаяся целостность ху-
дожественного восприятия разнообразных 
явлений человеческой жизни – «мира чело-
века». В целостном мировосприятии человека  
и в структуре художественного произведения 
воплощен единый принцип обусловленности 



90

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

частей целым: в частности, отдельных худо-
жественных образов – образом целостной 
реальности изображаемого мира. Конечно, 
что мировосприятие человека всегда охваты-
вает более широкий круг явлений, чем может 
быть представлено в отдельном произведении; 
однако, с другой стороны, в произведении 
переживания отдельных явлений всегда име-
ет обобщенный, концентрированный и зао-
стренный в смысловом отношении характер. 
Произведение искусства, воспринимается 
адекватно, то есть на достаточном уровне ху-
дожественной культуры реципиента, всегда 
создает в его сознании свой особый настрой, 
что накладывает свой отпечаток на его целое 
мировоззрение, становится импульсом к су-
щественному обогащению и трансформации 
последнего.

Следовательно, произведение в своей глу-
бинной сущности должно пониматься как «об-
раз мира» не в том смысле, что он может быть 
универсальным по охвату жизненного матери-
ала (хотя много крупных произведений, таких 
как, например, «Илиада», «Божественная коме-
дия», «Фауст», «Война и мир» и др. – действи-
тельно, в значительной степени приближаются 
к такой универсальности), а в том смысле, 
что он задает особый, только ему присущий 
ракурс миропереживания, даже в тех случа-
ях, если круг переживаний, выражающиеся,  
и реалий, которые изображаются в нем весьма 
ограничено. Предельным выражением послед-
него принципа является лирическое стихот-
ворение: будучи «метафизикой мгновения» 
(Г. Башляр), он, как правило, сосредоточен  
на одном-единственном жизненном явлении, 
но благодаря своему лирическому содержанию 
с помощью лишь этого единственного выраже-
ния-переживания может давать уникальный 
образ целостного мировосприятия. Данная 
аналогия, основывающаяся на сущностном 

единстве принципов структурирования «об-
раза мира» в целостном восприятии реаль-
ности человеком и в художественном произ-
ведении как универсализации человеческого 
опыта, нашла концептуальное выражение  
в концепции «мира художественного произве-
дения», разрабатывавшейся литературоведами  
(Д.С. Лихачев, В.В. Федоров и др.). 

Эвристическая ценность понятия «миф» 
для анализа структуры художественных про-
изведений была глубоко обоснована фило-
софом из окружения М.М. Бахтина М.И. Ка-
ганом в труде «Два устремления искусства». 
Здесь он, в частности, пишет: «Мы привык-
ли уже в художественной литературе то или 
иное нередко называть мифом. Вряд ли миф 
является исключительно привилегией одной 
только художественной литературы. Не будет 
ни в коем случае преувеличением и ошибкой, 
если мы скажем, что всякий сюжет есть миф, 
что сюжет, собственно, и есть миф. Любая 
другая трактовка сюжета... не сможет уловить 
главное значение и содержание художествен-
ного сюжета, сюжета искусства как такового... 
Миф всегда есть не что иное, как откровение 
содержания и связи событий и явлений, цель 
которых якобы является предусмотренной 
во внутреннем характере самих событий... 
Здесь действует предусмотренная целесоо-
бразность индивидуального, индивидуальная 
замкнутость и целостность» [7, с. 460-461]. 
Произведение искусства, в соответствии  
с этим принципом, является «мифологиче-
ским» настолько, насколько оно является це-
лостным, то есть обусловленным наличием 
начала, конца, сюжета, ценностного контекста  
и т.д., определяемых лишь авторской твор-
ческой фантазией. Выбор предметов изобра-
жения в произведении является произволь-
ным с точки зрения объективной истории 
и человеческого мироотношения в целом,  



91

⇒  Искусство и эстетика

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1. Беньямин В. Произведение искусства в эпоху его технической воспроизводимости: Избранные эссе. 

М.: МЕДИУМ, 1996. 240 с. 
2. Даренский В.Ю. Новейший техногенный образ человека: «биоавтомат» // CredoNew. 2019. №4 (100). 

С. 66-81.
3. Даренский В.Ю. Ритуальная протоструктура художественного произведения // Человек. 2021. Т. 32, 

№ 1.С. 90–108. 
4. Евзлин М.Е. Космогония и ритуал. Москва : Радикс, 1994. 413 с. 
5. Епишин А.С. Современное искусство: proetcontra // Что такое искусство: Современный взгляд. 

Материалы Круглого стола 06.04.2016. Москва : Издатель Воробьев А.В., 2016.С. 66-70.
6. Ильин И.А. Что такое искусство? // Ильин И.А. Одинокий художник. Москва : Искусство, 1993.  

С. 243–249. 
7. Каган М.И. Два устремления искусства // Каган М.И. О ходе истории. Москва : Языки славянской 

культуры, 2004. С. 437–465. 
8. Лихачев Д.С. Заметки об истоках искусства // Контекст-1985: Литературно-теоретические исследования. 

Москва : Наука, 1986. С. 15–20. 
9. Лукач Д. Своеобразие эстетического. Т.2.: Пер. с нем. Москва : Мысль, 1986. 472 с. 
10. Мамардашвили М.К. Время и пространство театральности // Театр. 1989. №4. С. 105–108. 
11. Петров-Стромский В.Ф. Три эстетики европейского искусства // Вопросы философии. 2000. №10.  

С. 155–170. 
12. Петрова О.Н., Личковах В.А. «Зазеркалье» неклассической эстетики // Перспективы метафизики. 

Классическая и неклассическая метафизика на рубеже веков: Материалы международной 
конференции. Санкт-Петербург, 29 октября 1997 г. Санкт-Петербург : СПбГУ, 1997. С. 158-165.

13.  Тасалов В.И. Хаос и порядок: социально-художественная диалектика. Москва : Знание, 1990. 64 с. 
14.  Шевченко А.К. Проблема понимания в эстетике. Киев :Наукова думка, 1989. 125с. 
15. Юнг. К.-Г. О синхронистичности // Юнг К.Г. Сознание и бессознательное. Санкт-Петебург:Универси-

тетскаякнига, 1997. С. 523–537. 

и обусловленным только внутренними зако-
нами авторской фантазии. С объективной, 
абстрактно-всеобщей точки зрения он является 
именно мифологическим, поскольку являет-
ся продуктом лишь индивидуальной творче-
ской фантазии, не обусловленной внешними 
объектами. Естественно, что индивидуальная 
творческая фантазия может отражать очень 
глубокие типичные черты людей и социокуль-
турных явлений, которые фиксируются в кон-
кретных образах, впрочем, она в структурном 
отношении является именно мифом, поскольку 
состоит из образований творческой фанта-
зии, что лишь включают в себя совокупность 
реальных признаков тех или иных явлений. 

Проведенный краткий анализ можно 
обобщить в следующих выводах: 1) обще-

культурная онтология произведения, обу-
словленное его генезисом как особой куль-
турной формы, является моделью мира как 
осмысленного универсума, которая содер-
жит в себе универсальные смыслы человече-
ского мироотношения; 2) экзистенциальная 
диалектика Космос – Хаос – Жертва – Кос-
мос является универсальной предметностью 
художественного произведения как формы 
воспроизводства предельных смыслов че-
ловеческого мироотношения; 3) универ-
сальный способ воздействия произведения 
искусства на становление человеческого 
сознания заключается в воспроизведении 
смысловой целостности человеческого опы-
та, преодолении его индивидуальной огра-
ниченности.



92

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

R e f e r e n c e s
1. Benyamin V. An artistic work in the era of its technical reproducibility: Selected essays. M.: MEDIUM, 1996. 

240 p. (in Rus.)
2. DarenskyV.Yu. The newest technogenic image of man: “bioautomat”.In: Credo New. 2019. №4 (100). pp. 66-81. 

(in Rus.)
3. DarenskyV.Yu. Ritual protostructure of a work of art.In: Chelovek, 2021. Vol. 32, No. 1. – pp. 90-108. (in Rus.)
4. Evzlin M.E. Cosmogony and ritual. Moscow:Radiks, 1994. – 413 p. (in Rus.)
5. Epishin A.S. Contemporary art: pro et contra // What is art: A modern look. Materials of the Round table 

06.04.2016. Moscow: Publisher Vorobyov A.V., 2016. pp. 66-70. (in Rus.)
6. Ilyin I.A. What is art? In:Ilyin I.A. The Lonely Artist. Moscow:Iskusstvo, 1993. pp. 243-249. (in Rus.)
7. Kagan M.I. Two aspirations of art // Kagan M.I. About the course of history. Moscow: Publishing House 

“Languages of Slavic culture”, 2004. pp. 437-465.
8. Likhachev D.S. Notes on the origins of art // Context-1985: Literary and theoretical studies. Moscow:Nauka, 

1986. – pp. 15-20. (in Rus.)
9. Lukach D. The originality of the aesthetic: Trans. from German. Vol.2. Moscow,Mysl, 1986. 472 p. (in Rus.)
10. Mamardashvili M.K. Time and space of theatricality. In:Theater. 1989. №. 4. pp. 105-108. (in Rus.)
11. Petrov-Stromsky V.F. Three aesthetics of European art. In:Questions of philosophy. 2000. №. 10. pp. 155-170. 

(in Rus.)
12. Petrova O.N., Lichkovakh V.A. “Through the Looking glass” of non-classical aesthetics. In:Perspectives 

of metaphysics. Classical and non-classical Metaphysics at the Turn of the Century: Proceedings of the 
International Conference. St. Petersburg, October 29, 1997б St. Petersburg: St. Petersburg State University, 
1997. pp. 158-165. (in Rus.)

13. Tasalov V.I. Chaos and order: socio-artistic dialectics. Moscow,Znanie, 1990. 64 p. (in Rus.)
14. Shevchenko A.K. The problem of understanding in aesthetics. Kiev,Naukova dumka, 1989. 125 p. (in Rus.)
15. Jung. K.-G. About synchronicity. In: Jung K.G. Consciousness and the unconscious. St. Petersburg:Univ. book, 

1997. pp. 523-537. (inRus.)

Поступила в редакцию 15.02.2022

*


