
63

⇒  Искусство и эстетика

ПОСТМОДЕРНИЗМ: ПЛЮРАЛИЗМ 
ХУДОЖЕСТВЕННО-ЭСТЕТИЧЕСКИХ ПРИНЦИПОВ

УДК  7.038.6
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-1105-63-70

Л . Н .  Ул ь я н о в а
Владимирский государственный университет им. А.Г. и Н.Г. Столетовых, Владимир, Российская Федерация 
e-mail: lari-2009@live.ru 

Р. И .  Ш у р а л е в
Владимирский государственный университет им. А.Г. и Н.Г. Столетовых, Владимир, Российская Федерация 
e-mail: rshuralev@list.ru

Аннотация: В статье рассматриваются вопросы теоретической рефлексии над термином 
«постмодернизм», авторами представлен широкий круг идей и мнений относительно вопросов 
постмодернистской арт-практики, обоснованности экспериментов в искусстве. В качестве 
существенного момента восприятия выделяется игровой характер деятельности эстетического 
сознания относительно произведений постмодернизма. Обозначены дискуссионные проблемы, 
определяющие характер постмодернистских произведений, их атрибутивные свойства. 
Рассматриваются вопросы трансформации Культуры в пост-культуру и преодоления узости 
понимания терминов «постмодерн» и «постмодернизм». Художественно-эстетические принципы 
явлений постмодернизма рассматриваются сквозь призму взглядов Ж. Бодрийяра, Ж.-Ф. Лиотара, 
Ж. Делеза, Ж. Деррида, В.В. Бычкова, Ж. Липовецки, М. Фуко, У. Эко. Уровень осмысления 
процессов пост-культуры и проблем восприятия произведений современного искусства 
основывается, по мнению авторов, на игровом принципе понимания художественных форм как 
основополагающем в эстетике постмодернизма. 

Ключевые слова: постмодернизм, плюрализм.

Для цитирования: Ульянова Л.Н., Шуралев Л.И. Постмодернизм: плюрализм художественно-
эстетических принципов // Вестник Московского государственного университета культуры  
и искусств. 2022. № 1 (105). С. 63-70. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-1105-63-70

УЛЬЯНОВА ЛАРИСА НИКОЛАЕВНА – кандидат философских наук, профессор, директор Института 
искусств и художественного образования Владимирского государственного университета им. А.Г. 
и Н.Г. Столетовых.

ШУРАЛЕВ РУСЛАН ИЛЬЯСОВИЧ – ассистент кафедры музыкального образования Института 
искусств и художественного образования Владимирского государственного университета им. А.Г.  
и Н.Г. Столетовых.

ULYANOVA LARISA NIKOLAEVNA – PhD in Philosophy, Full Professor, Director of the Institute of Arts  
and Arts Education, the Vladimir State University named after A.G. and N.G. Stoletovykh.

SHURALEV RUSLAN ILYASOVICH – Assistant of the Department of Music Education at the Institute of Arts 
and Arts Education, the Vladimir State University named after A.G. and N.G. Stoletovykh.

© Ульянова Л. Н., Шуралев Р.Н.,  2022



64

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

Постмодернизм на сегодняшний день  
до сих пор не имеет определенного вербаль-
ного выражения, это понятие все еще расплы-
вчато и достаточно обобщенно, но данный 
феномен культуры, да и всей истории в целом, 
достаточно хорошо ощущается современным 
эстетическим сознанием. Арт-практики се-
годня, осознанно или нет, но попадают в те-
чение постмодернистских арт-парадигм, что 
в большой степени свидетельствует о сво-
бодных формах репрезентации произведе-
ний современного искусства, использовании 
неклассических и, даже, антиэстетических 
концепций и компонентов. Использование 
процессуальных практик в искусстве, созда-
ние динамических объектов, акционизм, эн-
вайронмент, утилитарность искусства – все 

это мы можем назвать свидетельством новой 
культурно-исторической фазы, называемой 
постмодернизмом. 

Для того чтобы попытаться разобраться 
или, хотя бы, наметить и поставить вопросы 
относительно постмодернизма, попытаемся 
определить и выявить значение понятия по-
стмодерн, которое рассматривается в научном 
дискурсе как социологическая парадигма.

Пре-модерновое общество, общество тра-
диционное, классическое основывалось, как 
правило, на вере в божественное начало, где 
бог был как доминирующий аргумент, реа-
лизовывавшийся напрямую или косвенно, 
через систему богословских обоснований. Все 
«право» априори было божественным и только 
потом человеческим, хотя и само «человече-

POSTMODERNISM: PLURALISM OF ARTISTIC 
AND AESTHETIC PRINCIPLES 

L a r i s a  N .  U l y a n o v a
Vladimir State University named after A.G. and N.G. Stoletovykh., Vladimir, Russian Federation 
e-mail: lari-2009@live.ru

R u s l a n  I .  S h u r a l e v
Vladimir State University named after A.G. and N.G. Stoletovykh., Vladimir, Russian Federation 
e-mail: rshuralev@list.ru

Abstract: The article examines the issues of theoretical reflection on the term “postmodernism”, the 
authors present a wide range of ideas and opinions on the issues of postmodern art practice, the 
validity of experiments in art. The playful nature of the activity of aesthetic consciousness in relation 
to the works of postmodernism is highlighted as an essential moment of perception. The controversial 
issues that determine the nature of postmodern works, their attributive properties are indicated. The 
issues of transformation of Culture into post-culture and overcoming the narrow understanding of 
the terms “postmodern” and “postmodernism” are considered. The artistic and aesthetic principles 
of the phenomena of postmodernism are considered through the prism of the views of J. Baudrillard, 
J.-F. Lyotard, J. Deleuze, J. Derrida, V.V. Bychkova, J. Lipovetsky, M. Foucault, U. Eco. The level of 
comprehension of the processes of post-culture and the problems of perception of works of contemporary 
art is based, according to the authors, on the playful principle of understanding art forms as fundamental 
in the aesthetics of postmodernism.

Keywords: postmodernism, pluralism.

For citation: Ulyanova L.N., Shuralev R. I. Postmodernism: pluralism of artistic and aesthetic principles. 
The Bulletin of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 1 (105), pp. 63-70. 
(In Russ.). http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-1105-63-70



65

⇒  Искусство и эстетика

ское» рассматривалось как необходимость 
божественной воли. В философии принято 
считать, что конец классического общества 
обозначил немецкий философ Ф. Ницше, 
утвердив «смерть Бога», хотя еще задолго  
до него божественное начало уже подверга-
лось сомнению, а Ницше в работе «Веселая 
наука» лишь трагически засвидетельствовал 
его «смерть» [9].   

Модерн, как пришедшая на смену старой 
эпохи парадигма, узаконил «право» за челове-
ком и поставил его в центр мировосприятия; 
все стало человеческим, рациональным, все 
основывалось на рациональном эксперимен-
те, все стало субъект-объектным. Отрица-
ние Бога и вера в «субъект» и «объект» - яв-
ная характеристика модерна. Но, как было  
и к концу пре-модернового общества, в се-
редине XX столетия эти два концепта были 
взяты под сомнение. Субъект с такими ха-
рактеристиками, как воля и представление, 
объект, вопрос о первичности того или другого 
в постмодернистской парадигме исчерпывают 
себя; современные философы утверждают, 
что субъекта и объекта больше нет. Из выше-
сказанного вытекает вопрос: что становится  
на их место? Современное общество находится 
в так называемой транзиции, транзитивной 
фазе между модерном и чем-то другим, к чему, 
в конечном счете, приведет постмодерн. Тем 
самым, мы выводим, что постмодерн – это 
фаза перехода, в которой лишь ставятся под 
сомнение субъект-объектные отношения,  
но взамен им на данный момент еще ничего 
не найдено. Возможно, это будет текст, кон-
текст, матрица, виртуальный мир или что-
то другое, что формирует на двух сторонах 
«субъект» и «объект», но предшествует им. 
Такая парадигма уже принята в современном 
научном дискурсе и нет ни одной гуманитар-
ной науки, которая бы не имела в себе раздела  

о постмодерне. Так и культура, являясь важ-
ной компонентой жизни общества, вбирает 
в себя постмодернистские веяния и охотно 
применяет их в арт-практиках [11].

Французский философ Ж.-Ф. Лиотар  
в своей работе «Состояние постмодерна» 
высказал важный тезис, с которым в по-
следующем будут связывать представление  
о постмодерне и с которым эти представления 
связываются до сих пор сегодня. Для него 
постмодерн – это «исчезновение метанарра-
тивов», или, по-другому, «больших рассказов», 
которые представляют собой некие объясни-
тельные формы, определяющие историческое 
и интеллектуальное движение и развитие. 
Такими формами могли являться религия, ка-
питализм, марксизм и т.д., но для философии 
постмодерна это становится неактуальным. 
Постмодернизм, как связная компонента в по-
стмодерне, но не тождественная ему так и или 
иначе тоже высвобождается из-под влияния 
«великих нарративов»; искусство переходит 
в стадию «свободной непричастности» [6]. 

Как пишет отечественный философ  
и специалист в области эстетики В.В. Бычков, 
постмодернизм понимается как «наслаждение 
от игры во всех сферах бытия и сознания» [3, 
415]. Такая игра имеет исключительно эстети-
ческие качества. Эстетический опыт, возвра-
щение к которому происходит на ином уровне, 
без использования классических ракурсов 
прекрасного и возвышенного, свободно при-
меняет маргинальные паракатегории, такие 
как телесность, жестокость, вещь, повседнев-
ность, деконструкция и мн. др. Утверждение 
релятивизма, расшатывание традиционной 
философско-культурной системы, осознан-
ное симулирование в сферах традиционно-
го философствования, разрушение концеп-
ций Культуры, которая сейчас помещается  
в арт-пространство в совершенно других фор-



66

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

мах и значениях, создание из обломков Куль-
туры новых арт-объектов, в конечном итоге, 
должно доставить реципиенту, включенному 
в сообщество постмодернистов, эстетическое 
наслаждение [3]. 

Как заявляет Ж. Деррида, характерной 
чертой постмодернизма является текстуаль-
ность, где каждый текст состоит из текстов, 
знак – из множества других знаков. Ж. Дер-
рида пишет, что «вне текста не существует 
ничего» [5, 54].

Такие тезисы и понятия, как «смерть авто-
ра», принцип «методологического сомнения», 
симулякр довольно плотно вошли в фило-
софию и искусство и активно используются  
в постмодернистских практиках. 

Еще одной характерной особенностью 
постмодернизма является, по свидетельству  
Ж. Бодрийяра в работе «Общество потребле-
ния», «открытие тела», проявление всепрони-
кающей телесности. Тело сегодня «принадле-
жит» человеку, в отличие от традиционного 
пре-модернового общества, и приобретает 
функции и качества объекта, которому по-
клоняются, эротизируют, обнажают и доводят  
до степени «главного объекта потребления» 
современного постмодернистского общества 
[2].

Такое потребление, в конечном счете, 
приводит к тому, что человек определяет  
и видит смысл своей жизни в удовлетворении 
своих потребностей, как низменных физио-
логических, так и интеллектуальных. Исходя 
из вышесказанных предположений, француз-
ский философ Жиль Липовецки полагает, что 
главной ценностью современной культуры 
становится гедонизм, и постмодернизм вы-
глядит как его «демократизация» [7]. Такой 
процесс не случаен, он является своего рода 
реакцией на «закат» модернистского авангард-
ного бунтарства, и, как следствие, – господство 

наслаждения, стимуляции ощущений, анти-
морали и антиинституционализма. По словам 
Ж. Липовецки, такая гедонистическая пропа-
ганда начинается в 1960-е годы XX века, как 
раз во время, как принято считать, расцвета 
постмодернизма. Антикультура, субкультура, 
контркультура, мода на наркотики, сексуаль-
ная свобода, массовое распространение пор-
нографии, «смакование насилия и жестокость 
в спектаклях» [там же] - результат нынеш-
ней постмодернистской «галлюциногенной» 
культуры, которая всячески демократизирует 
радикальную тенденцию к поощрению самых 
низменных наклонностей. 

«Революция потребления», сегодня на-
бравшая обороты и широко развернутая  
в обществе, наконец, практически достигла 
своей главной цели – высвобождение чело-
века из-под нарративной диктатуры модер-
на. Человек становится более открытым для 
восприятия нового, он почти без сопротив-
ления готов менять свой привычный образ 
жизни, стал «кинетичным» и, вместе с тем,  
в мире рекламы и вещей индивид утрачивает 
свою весомость. Выдвинутый М. Фуко тезис  
о «смерти субъекта», обозначает потерю чело-
веком своей самоидентичности, основанной 
на фундировании личностной автономии, 
самосознания и саморефлексию, тем самым 
индивид как субъект лишается своего приви-
легированного статуса [10]. Субъект в своем 
картезианском понимании мог существовать 
только при наличествовании «принуждения» 
и «сопротивления» последнему; культура по-
стмодернизма освобождает человека от со-
противления, тем самым уничтожая самого 
субъекта. Нарциссическая концепция совре-
менного общества, где человек теряет самого 
себя в погоне за удовольствием и удовлетво-
рением своего собственного Ego, в конечном 
счете, приводит к тому, что он становится 



67

⇒  Искусство и эстетика

более «пластичным», пассивным и, в тоже 
время, открытым ко всему, что преподносит 
ему современная культура.

Первыми «противниками» догматиче-
ской культуры модерна в 50-60-х годах, как 
принято считать, становятся представители 
субкультуры хиппи. Так, по мнению Д. Белла, 
постмодернизм является логическим про-
дуктом яростного сопротивления пуритан-
ству массовой эротическо-порнографической 
культуры, зачинателями которого становятся 
пропагандисты свободной любви середины XX 
столетия [1].

 Конечно, это отнюдь не означает исчез-
новение человечности, моральных принципов 
и нравов; сосуществование жестокости и то-
лерантности, максимализма и минимализма, 
появление «столько же сторонников секса, 
сколько и его противников» [7, 174] говорит 
о синкретичности и эклектичности постмо-
дернизма сегодня. 

Постмодернизм, названный В.В. Бычко-
вым «умудренным опытом «старцем»» [3, 405], 
вмещает в себя все культуры сразу, затейли-
во перетасовывает их между собой, ничего  
не создавая нового, трактует и перефразирует 
классические образцы искусства, накладывая 
на них отпечаток поп-арта, массовой культуры 
и коммерции. Современный исследователь 
классического «текста», как правило, не оста-
навливается на буквальном, исторически сло-
жившимся понимании; он «деконструирует» 
его, открывает в нем новые, «иные» смыслы, 
о которых, возможно, и не догадывался сам 
его создатель. Такой способ чтения «текста» 
и философствования Ж. Деррида называет 
«деконструкцией». Заимствуя у М. Хайдег-
гера разрушительное понятие Destruktion, 
переосмысляя понимание деструктивности  
у Ж. Лакана, философ-постмодернист выводит 
деконструкцию в негативном и позитивном 

смыслах. Первый включает в себя разруше-
ние классического пласта традиционного 
искусства посредством обнищания совре-
менной пост-культуры; второй же, напротив, 
предполагает создание новых, эксклюзивных 
арт-практик через переработку «старых» об-
разцов искусства [4]. 

Важным местом в концепте деконструк-
ции является цитирование, или, по-друго-
му, интертекстуальность с принципиальной 
потерей изначально заложенных смыслов.  
У. Эко пишет, что «сюжет может возродить-
ся под видом цитирования других сюжетов,  
и ... в этом цитировании будет меньше конфор-
мизма, чем в цитируемых сюжетах» [12, 211]. 

Сам У. Эко полагает, что постмодернизм 
не является фиксированным хронологиче-
ским явлением; мыслитель определяет пост-
модернизм как некое «духовное состояние», 
«огонек» которого разжигался в разные эпохи 
[13]. Сложно не согласиться с мнением учено-
го, так как начало расцвета постмодернизма 
регулярно сдвигается на десятилетия назад. 
Если к концу XX столетия считалось, что новая 
социокультурная парадигма стала порожде-
нием 50-60-х годов, как мы и писали об этом 
ранее, так как в научных трудах именно эти 
годы зафиксированы исследователями как 
эпоха «заката» модерна и «рассвета» новой 
культуры и философии, то современные на-
учные и околонаучные работы определяют 
рождение постмодернизма чуть ли не в начале 
прошлого столетия. 

Этот «огонек» постмодернизма в бо-
лее ранние культурные эпохи, как считает 
У. Эко, является порождением кризиса этой 
самой эпохи: истощение литературы, поте-
ря ориентиров в духовных исканиях, гибель 
устоявшихся принципов философствования, 
неопределенность векторов развития обще-
ства, доходящая вплоть до смакования горечи  



68

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

по утраченным идеалам, воздвижение упад-
нических идей, разрушительно-прекрасная 
тяга к развращенности и деструктивным ху-
дожественным, текстуальным, сексуальным 
и социальным экспериментам и бунтарству. 
Попытка сделать анализ таких кризисов, 
уже встречавшихся истории человечества, 
приведет нас к многочисленным примерам 
и находкам в области культуры и искусства: 
Маркиз де Сад с его сексуально-гедонист-
ской философией в период кризиса Франции  
во время Великой революции; Шарль Бодлер  
с его декадентскими воспеваниями уродства, 
греховного вожделения и смерти, и многое дру-
гое. Такая принципиальная маргинализация, 
прошедшая сопротивление со стороны пури-
танского общества, закалившись в холоде тю-
ремных стен (Жан Жене), к середине XX сто�-
летия заявила о себе громогласным криком. 
Сошлось слишком многое, чтобы постмодерн 
впитал в себя и, главное, принял этот крик  
и определил его как принципиально важную 
особенность и «норму» современной куль-
туры.

Результатом такого «принятия» становит-
ся эстетизация ранее почти не признаваемых 
явлений культуры: телесность, жестокость, 
эротизм, садизм, мазохизм и т.д. Безуслов-
но, важно влияние фрейдистской и пост-
фрейдистской философии на формирование  
и оформление подобных категорий в каче-
стве главенствующих понятий пост-культуры. 
Примерами подобного могут послужить сотни 
произведений искусства, ставших сегодня уже 
чуть ли не «классическим» достоянием куль-
туры – это У. Берроуз, Э. Гибер, М. Уэльбек, 
И. Уэлш в литературе; Ф. Озон, Л. фон Триер, 
П. Гринуэй, П. Пазолини в кинематографе;  
М. Пауэл, У. Барлоу в живописи; А. Серрано, 
Р. Гибсон в инсталляционном искусстве; Элис 
Купер, Мерилин Мэнсон, Sex Pistols в музыке. 

Постмодернизм старается отвечать всем 
чаяниям современного человека, но существует 
мнение о том, что он перестал хорошо справ-
ляться с этой глобальной задачей. Как отмечает 
Адриан Сёрл, «постмодернизм мертв, но на его 
место пришло нечто другое, неизмеримо более 
странное» [8, 44]. Это мнение поддерживают 
Робин ван ден Аккер и Тимотеус Вермюлен, 
называя пришедшую на смену постмодернизма 
парадигму «метамодернизмом». Такие выводы 
актуальны для мыслителей XXI века, хотя стоит 
заметить, что далеко не все придерживаются 
мысли о «гибели» постмодерна. Отечественный 
философ А. Дугин полагает, вероятно, в опоре 
на мнение Ю. Хабермаса в работе «Модерн – 
незавершенный проект», что модернизм еще  
не исчерпал себя, и культура только начина-
ет входить в постмодернистскую парадигму, 
оставляя за собой огромное количество не-
решенных вопросов [14]. 

Еще одну интересную трактовку понятия 
постмодернизма выводит А. Думитреску, вы-
деляя три основных принципа постмодерниз-
ма: «связность (как образ мышления), петле-
образное движение (как принцип определения 
связей) и закон теории наложения» [8, 48]. 

Как мы можем заметить, термин «постмо-
дернизм» настолько релятивный, что спосо-
бы его словесного выражения и определения 
сильно различны между собой, не говоря уже 
о том, что постмодернизм до сих пор, спустя 
более чем полвека, подвергается сомнению 
относительно способов его существовании  
и актуальности сегодня. Но, не смотря  
на это, постмодернистские принципы и догмы 
существуют в культурных пластах современ-
ного общества и оказывают сильное влияние  
на художников, критиков, философов и, не-
пременно, на самого зрителя, реципиента. 

Можно предположить, что существова-
ние произведений современного искусства 



69

⇒  Искусство и эстетика

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1. Белл Д. Грядущее постиндустриальное общество. — Москва: Академия, 1999. – 451 с.
2. Бодрийяр Ж. Общество потребления. – Москва: Издательство АСТ, 2020. 320 с.
3. Бычков В. Эстетика: учебник. – Москва: КНОРУС, 2019. 528 с.
4. Деррида Ж. Голос и феномен, и другие работы по теории знака Гуссерля. – Санкт-Петербург: Алетейя, 

1999. 208 с. 
5. Деррида Ж. О грамматологии. – Москва: Ad Marginem, 2000. 511 c.
6. Лиотар Ж.-Ф. Состояние постмодерна. – Санкт-Петербург: Алетейя, 2016. 160 с.
7. Липовецки Ж. Эра пустоты. Эссе о современном индивидуализме. – Санкт-Петербург: «ВЛАДИМИР 

ДАЛЬ», 2001. 332 с. 
8. Метамодернизм. Историчность, Аффект и Глубина после постмодернизма : [ по редакцией Р. ван ден 

Аккера]. – Москва: РИПОЛ классик, 2020. 496 с.
9. Ницше Ф. Веселая наука. – Москва: Азбука, 2015. 352 с.
10. Фуко М. Слова и вещи. Археология гуманитарных наук. – Санкт-Петербург: A-cad. 1994. 408 c.
11. Хаустов Д. Лекции по философии постмодерна. – Москва: РИПОЛ классик, 2021. 288 с.
12. Эко У. Заметки на полях «Имени розы» // Эко У. Имя розы. – Москва, 1989. 468 с.
13. Эко У. Открытое произведение. – Москва: АСТ, 2018. 512 с.
14. Философия постмодерна [Электронный ресурс]. URL: https://www.youtube.com/watch?v=XMHJk4nnDMo 

 (дата обращения 05.03.2021)

R e f e r e n c e s
1. Bell D. The coming post-industrial society. — Moscow: Academy, 1999. 451 p.
2. Baudrillard J. Consumer society. – Moscow: AST Publishing House, 2020. 320 p.
3. Bychkov V. Aesthetics: textbook. – Moscow: KNORUS, 2019. 528 p.
4. Derrida J. Voice and phenomenon, and other works on Husserl’s sign theory. – St. Petersburg: Aleteya, 1999. 208 p.

в поле постмодернистских арт-практик воз-
можно исключительно через феномен игры 
как базового концепта современной культу-
ры. Сосуществование в одном произведении 
проявлений низменных и высоких форм, про-
тивопоставляющихся друг другу ценностей  
и смыслов является, на сегодняшний день, акту-
альным приемом репрезентации произведения.  
Не основанные на базисных принципах искус-
ства, не осмысленные через призму семантики 
и глубинного содержания, не вовлекающие 
реципиента в ткань художественных обра-
зов, идей и символов, арт-объекты сложно 
подпадают под термин «искусство». Именно 
наличие в произведении разных текстовых  
и интертекстовых структур, деконструирую-
щих сам «текст» на основе различных игровых 
пластов, свидетельствуют о причастности того 
или иного арт-объекта к сфере искусства.

«Истощение» современной культуры, как 
полагают исследователи, вовсе не говорит  
об оскудении художественно-эстетиче-
ских приемов. Напротив, осмысленное 
«повторение» классических текстов, их 
перемешивание, добавление иных, изна-
чально незаложенных смыслов, создание 
из обломков старой Культуры новых ар-
тефактов пост-культуры, как нам кажется, 
способствует, во-первых, продолжению 
«жизни» классических форм искусства  
и их арт-объектов, а во-вторых, обогащению 
современных произведений в лоне массив-
ного традиционного пласта, что позволяет 
реципиенту вовлекаться в игру и находить 
эстетическое наслаждение в движении со-
знания сквозь ткань грамотно наложенных 
и интегрированных друг-в-друга «текстов» 
произведений постмодернизма.



70

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

5. Derrida J. About grammatology. – Moscow: Ad Marginem, 2000. 511 p.
6. Liotar J.-F. The state of postmodernity. – St. Petersburg: Aleteya, 2016. 160 p.
7. Lipovetsky J. The era of emptiness. An essay on modern individualism. – St. Petersburg: “VLADIMIR DAL”, 2001. 

332 p
8. Metamodernism. Historicity, Affect and Depth after Postmodernism: [edited by R. van den Acker]. – Moscow: 

RIPOLL classic, 2020. 496 p.
9. Nietzsche F. Fun science. – Moscow: Azbuka, 2015. 352 p.
10. Foucault M. Words and things. Archaeology of the Humanities. – Saint Petersburg: A-cad. 1994. 408 p.
11. Khaustov D. Lectures on postmodern philosophy. – Moscow: RIPOLL classic, 2021. 288 p.
12. Eco U. Notes on the margins of the “Name of the rose” // Eco U. Rose’s name. – Moscow, 1989. 468 p.
13. Eco U. An open work. – Moscow: AST, 2018. 512 p.
14. Philosophy of postmodernity [Electronic resource]. URL: https://www.youtube.com/watch?v=XMHJk4nnDMo 

(accessed 05.03.2021)

Поступила в редакцию 23.02.2022

*


