
35

⇒  Философия и теория культуры

ОРИЕНТАЛИЗМ В ЕВРОПЕЙСКОМ 
ИСКУССТВЕ ХVIII – НАЧАЛА ХХ ВЕКОВ

УДК  7.035(4-15)
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-1105-35-43

Н . В .  С и н я в и н а
Московский государственный институт культуры, Химки, Московская область, Российская Федерация 
e-mail: cleo2401@mail.ru  

Аннотация: В статье рассматриваются основные этапы межкультурной коммуникации Востока  
и Запада, анализируются причины возникновения в Европе интереса к восточным темам  
и мотивам. Начало статьи посвящено истории формирования терминов «Восток» и «Запад», 
отмечается смысловая нестабильность первого из них, поскольку в разные периоды в него 
включались разные страны и регионы. Автор подчеркивает, что интересу к Востоку в среде 
европейцев свойственна волнообразность. Если на ранних этапах Европа преимущественно 
контактировала с китайскими произведениями искусства, что привело к формированию 
в контексте рокайльной традиции стиля шинуазри, то в 1850 – 1880-е гг. ориентиром для 
европейских мастеров стали особенности языка японского искусства. Художественное 
воздействие гравюр и декоративно-прикладных изделий из Японии на западных живописцев было 
столь велико, что возникла необходимость рассматривать его как один из феноменов европейского 
художественного пространства в последней трети ХIХ в. и ввести для него специальное 
обозначение – японизм.  Автор приходит к выводу, что межкультурные контакты Запада  
и Востока необходимо рассматривать в ретроспективе, благодаря чему выявляется их динамика: 
от восприятия Западом Востока изначально как целостной территории, которая интересна 
своей экзотикой, как внеевропейского мира, нуждающегося в миссионерских наставлениях,  
до выделения в этом регионе отдельных частей и стран (Африка, Полинезия, Китай, Япония и пр.), 
каждой из которых присущ определенный комплекс художественных традиций, собственный язык 
искусства.

Ключевые слова: ориентализм, европейское искусство, шинуазри, японизм, импрессионизм.

Для цитирования: Синявина Н.В. Ориентализм в европейском искусстве ХVIII – начала ХХ веков 
// Вестник Московского государственного университета культуры и искусств. 2022. № 1 (105).  
С. 35-433. http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-1105-35-43

ORIENTALISM IN THE EUROPEAN ART  
OF THE XVIII – EARLY XX CENTURIES 

N a t a l y a  V.  S i n y a v i n a
Moscow State Institute of Culture, Khimki city, Moscow Region, Russian Federation 
e-mail: cleo2401@mail.ru

СИНЯВИНА НАТАЛЬЯ ВЛАДИМИРОВНА – доктор культурологии, профессор кафедры культурологии 
Московского государственного института культуры

SINYAVINA NATALYA VLADIMIROVNA – D.Sc in Cultural Studies, Professor at the Department  
of Culturology, the Moscow State Institute of Culture

© Синявина Н. В., 2022



36

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

Восточную тему и восточные мотивы, 
интерес к культуре Востока в целом в евро-
пейском искусстве можно обнаружить задолго 
до середины ХІХ в. (например, финал сонаты 
A-dur В.А. Моцарта - «Турецкий марш»), то 
есть еще до того момента, когда они прочно 
вошли в европейское художественное про-
странство. Однако вплоть до 1800 – 1820-х гг. 
европейские мастера копировали исключи-
тельно внешнюю сторону художественной 
культуры Востока, ее отдельные элементы, 
поэтому в созданных ими в ХVIII в. произве-
дениях обнаруживается лишь множество «вос-
точных цитат». Только в ХІХ в. европейские 
художники при изображении Востока начина-
ют стремиться к стилизации, а не к простому 
воспроизведению присущих данному региону 
особенностей культуры. Кульминацией же 
ассимиляции восточной и западной тради-
ций, достижения гармоничного их соединения  
в контексте европейской художественной куль-
туры станет начало ХХ века (в частности, од-
ними из лучших стилизаторов были признаны 

мирискусники, например, декорации Л. Бакста 
к «Шахерезаде» Н.А. Римского – Корсакова). 

Понятия «Occidens» (т.е. латинизирован�-
ный Запад) и «Oriens» (эллинизированный 
Восток) складываются в контексте эпохи 
античности, однако только в период сред-
невековья начинает формировать европей-
ская культурная общность, основой которой 
выступило христианство (в связи с этим еще 
одним называнием Западной Европы в этот 
момент выступает «Христианский мир»). «Эта 
культурная общность с самого начала была 
этнически разнородной и развивалась как 
комплекс отдельных народов и государств, 
но в ней (по крайней мере в ее интеллекту-
альной элите) было и сознание единства, со-
знание общего отличия от остального мира» 
[1, с. 27]. Говоря о раннем этапе знакомства 
Европы с Востоком в ХVI – ХVII вв. следует 
помнить, что термин «Восток» не обладал 
четкими границами, имея в виду конкретные 
территории. В этот период в него включали 
преимущественно арабский мир и Китай, 

Abstract: The article examines the main stages of intercultural communication between East and West, 
analyzes the reasons for the emergence of interest in Eastern themes and motives in Europe. The beginning 
of the article is devoted to the history of the formation of the terms “East” and “West”, the semantic 
instability of the first of them is noted, since different countries and regions were included in it at 
different periods. The author emphasizes that the interest in the East among Europeans is characterized 
by undulation. If at the early stages Europe was mainly in contact with Chinese works of art, which led to 
the formation of the Chinoiserie style in the context of the rocaille tradition, then in the 1850s – 1880s the 
features of the language of Japanese art became a reference point for European masters. The artistic impact 
of engravings and decorative and applied products from Japan on Western painters was so great that it 
became necessary to consider it as one of the phenomena of the European art space in the last third of the 
ХIХ century and to introduce a special designation for it – Japanism. The author comes to the conclusion 
that the intercultural contacts of the West and the East should be considered in retrospect, which reveals 
their dynamics: from the West’s perception of the East initially as an integral territory, which is interesting 
for its exoticism, as an extra-European world in need of missionary guidance, to the allocation of separate 
parts and countries in this region (Africa, Polynesia, China Japan, etc.), each of which has a certain set of 
artistic traditions, its own language of art. 

Keywords: orientalism, European art, Chinoiserie, Japonism, impressionism.

For citation: Sinyavina N.V. Orientalism in the European art of the XVIII – early XX centuries. The Bulletin 
of Moscow State University of Culture and Arts (Vestnik MGUKI). 2022, no. 1 (105), pp. 35-43. (In Russ.). 
http://doi.org/10.24412/1997-0803-2022-1105-35-43



37

⇒  Философия и теория культуры

куда входило и усредненное представление 
о Японии. 

Сведения о Востоке (главным образом,  
о Китае) европейцы получали от иезуитов, вед-
ших в этом регионе миссионерскую деятель-
ность. Известно, например, что Г.В. Лейбниц 
был знаком с вернувшимся из миссионерской 
поездки в Китай отцом Гримальди, под влия-
нием которого увлекся культурой и историей 
этой страны, изучал работы Конфуция, на-
зывая его «царем философии», и призывал 
к установлению с Китаем более активного 
диалога. Более того, он инициировал создание 
в Берлине общества, основная цель которого 
состояла в укреплении межкультурных кон-
тактов между Европой и Китаем. 

На рубеже ХVІІ - ХVІІІ вв. в Европу было 
привезено немало китайских книг, переводы 
которых на европейские языки появились  
в сравнительно короткие сроки (в частности, 
были переведены «Ицзин» и «Шицзин»). На-
пример, библиотека Людовика ХІV насчиты-
вала около 280 томов книг из Китая. Фарфор 
же из Китая в Европу начали поставлять пор-
тугальцы еще в ХVІ в., до этого момента евро-
пейцы привозили фарфор, как правило, лишь 
через арабские страны. Поскольку торговля 
фарфором и лаками оказалась прибыльной, 
в ХVІІ - ХVІІІ вв. возникает ряд европейских 
компаний, специализировавшихся исключи-
тельно на импорте товаров из Восточной Азии 
(в частности, чай, шелк, специи, лак и фарфор).

Крупнейшим центром производства 
фарфора в Китае с ХІV в. стал Цзиндэчжэнь 
(провинция Цзянси), чья продукция была 
ориентирована, главным образом, на внешний 
рынок. Начиная же с ХVІІ в. Цзиндэчжэнь вы-
пускал фарфор исключительно для экспорта, 
обязательно учитывая запросы заказчика (так, 
например, фарфор для иезуитов украшали 
росписи на религиозную тематику, на посуде 

и вазах, предназначенных для королевской 
семьи, обязательными являлись государствен-
ные символы и т.д.). 

Усиливавшееся с каждым годом внимание 
к изделиям, привезенным из Китая и Япо-
нии, привело к возникновению среди евро-
пейцев особой концепции Востока, условно 
определяемой, как стиль шинуазри (от фр. 
chinoiserie - «китайщина»), основой которого 
следует считать интерес к художественным 
традициям Китая. Однако его не нужно рас-
сматривать, как попытку проникнуть в суть 
картины мира китайцев, выявить особенно-
сти восприятия в рамках этой культуры про-
странственно-временных категорий, которые 
и нашли отражение в создаваемых китайскими 
мастерами произведениях. Этот интерес но-
сил исключительно поверхностный характер, 
что, с одной стороны, было связано с европо-
центризмом, с отношением к неевропейским 
культурам как нижестоящих, с другой, малой 
информативностью. Европейцы фактически 
не имели представления о жизни людей, на-
селяющих Восток, их знания об этом регионе 
были скудны, поэтому многое в образе Восто-
ка, который у них сложился, было придумано 
ими, нафантазировано и домыслено. 

Одним же из первых воплощений шинуа-
зри стал Фарфоровый Трианон, возведенный  
по заказу Людовика ХIV в Версале архитек-
тором Л. Лево, и хотя при его отделке не ис-
пользовался фарфор, включение в название 
дворцовой постройки «фарфоровый», свиде-
тельствует о желании продемонстрировать 
богатство короля (фарфор в этот период сто-
ил дорого) и стремлении следовать модной 
тенденции. 

Первой попыткой освоить восточное 
искусство в контексте европейской художе-
ственной традиции можно считать рококо. 
Художники этого стиля часто копировали 



38

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

росписи, увиденные ими на привезенных 
изделиях (фарфор, лаки и пр.), что привело  
к расширению тем, мотивов и сюжетов, их ху-
дожественных методов, экзотические росписи 
будили их фантазию. В результате появилась 
целая серия отличавшихся изяществом пасто-
ральных работ, где главные персонажи были 
одеты в псевдо-китайские костюмы и стили-
стически походили на китайцев (императоры 
и их придворные, танцоры и наложницы),  
а фоном для них выступали псевдо-китайские 
пейзажи (например, серия работ Ф. Буше на 
«китайскую тему»). Кроме того, в балетном 
искусстве тема «под Китай» нашла отражение  
в таких постановках, как «Китайская пастуш-
ка», «Мандарин», «Галантный Китай». Однако 
и здесь лишь сюжетная линия имела отноше-
ние к Китаю, и авторы не стремились показать 
зрителям китайскую действительность. Китай 
им был интересен лишь как возможность про-
демонстрировать экзотику, нечто отличное  
от европейской традиции. 

Этот подход вполне вписывался в фи-
лософию рококо, цель которого состояла  
в показе иллюзорности мира и жизни, полной 
удовольствий. Одним из них в этот период 
становится чаепитие, приобретшее постепен-
но черты церемониала, которое проводилось  
в специально возведенных в дворцово-пар-
ковых комплексах «чайных домиках»  
(в частности, китайский павильон в Сан-Суси, 
возведенный по приказу Фридриха Великого 
архитектором И.Г. Бюрингом). Кроме того,  
в этот период начинают создавать обои, зон-
тики, веера, орнаменты на тканях, где воспро-
изводились узоры «под Китай», в женском 
костюме в моду вошел рукав «a la pagoda»  
и мюли, имитировавшие неудобные крохотные 
китайские туфли. Таким образом, знакомство 
с изделиями Востока в ХVII – ХVIII вв. про-
ходило в контексте концепции «шинуазри». 

Интерес к Востоку можно обнаружить 
и у французских энциклопедистов, как в ху-
дожественных произведениях, так и в фило-
софских трактатах (например, в «Персидских 
письмах» Монтескье, «Китайском сироте» 
Вольтера, «Нескромных сокровищах» Дидро). 
Многие из этих сочинений описывали разные 
регионы Востока, касались разных аспектов 
инокультуры, но большое число подобных 
произведений свидетельствовало и об увле-
чении ориентализмом, и о восприятии евро-
пейскими авторами Просвещения культуры 
как единого целого. То есть восточные мотивы 
помогали им иллюстрировать одну из главных 
идей этой эпохи – идею всеобщности. 

Кроме того, активный интерес к этому 
региону запустил и механизм сопоставле-
ния культуры и истории Востока и Запада. 
В частности, в черновом варианте «Опыта  
о нравах и духе народов и о главных событиях» 
Вольтер начинал с размышления о Китае. Он 
подчеркивал его культурную разницу с Евро-
пой, начиная от уклада повседневной жизни 
(пища, одежда, нравы и пр.) и заканчивая 
религиозно-философскими представления-
ми. Более того, это сопоставление не лишено 
оценочного подхода – лучше – хуже, наоборот, 
Вольтер пишет о Китае как о стране «обре-
тенной мудрости, справедливости и мира» [3,  
с. 97]. Для него Китай есть «царство разума, 
как осуществление просвещенного госу-
дарства и просвещенной морали, в основе 
которой лежит учение Конфуция» [3, с. 98],  
в то время как в европейское общество жи-
вет в плену предрассудков и многочисленных 
суеверий. 

Ориентальную тенденцию можно просле-
дить и у Г.Ф. Гете, который одним из первых 
начал пропагандировать идею о возникно-
вении в будущем «эпохи мировой литерату-
ры», основанием которой должен стать синтез 



39

⇒  Философия и теория культуры

культур Запада и Востока. Э. Делакруа, посе-
тив в 1830-е гг. Марокко, открывает яркий  
и необычный для европейца арабский Вос-
ток, под впечатлением от которого он создает 
многочисленные картины и зарисовки (одной 
из самых известных, несомненно, выступают 
«Алжирские женщины», открывающие зрите-
лю-европейцу экзотический и закрытый для 
непосвященных мир мусульманского гарема). 
Примерно в это же время к теме Востока об-
ращается и А.С. Пушкин в «Сказке о золотом 
петушке», однако в данном случае показа-
но, что он таит в себе опасность. У Пушкина 
Восток представлен в образе Шемаханской 
царицы как «источник соблазна и гибели» 
[5, с. 11]. Царица в компании звездочета  
и его золотого петушка разработала коварный 
план «в виде заранее задуманного прельщения 
и обмана царя с целью погубить его самого  
и его сыновей» [5, с.12]. 

Настоящий же диалог между Востоком  
и Западом начинается лишь во второй поло-
вине ХIХ в., когда у мастеров обоих регионов 
возникла потребность в поиске новых воз-
можностей для развития своего творчества. 
Культурные контакты в этот момент были 
связаны не просто с интересом художников 
друг к другу, но, прежде всего, с желанием 
узнать новые подходы, разработанные ма-
стерами иной художественной традиции,  
для перенесения их в свою творческую манеру. 
А.К. Шервашидзе отмечал, что «нельзя напра-
вить искусство в ту или иную сторону, вер-
нуться к канону Поликлета или к традициям 
Ренессанса, если сама жизнь не поворачивает 
своего движения туда» [9, с. 65]. То есть про-
явление интереса к той или иной традиции  
и ее освоение, возникновение нового эстети-
ческого ориентира связано с желанием решить 
мастером конкретную творческую проблему. 
Так, Ван Гог «не упоминает японские гравю-

ры, которые впервые увидел в Антверпене»,  
и только «в Париже начал внимательно их из-
учать, они внесли немалый вклад в его новый 
художественный словарь» [9, с. 43]. Более того, 
он инициировал открытие выставки японских 
гравюр, постоянно посещал галерею Бинга, 
просматривая сотни привезенных из Японии 
рисунков и гравюр. 

Другими словами, лишь в 1870 – 1890-е гг. 
появились предпосылки для межкультурного 
диалога на качественно ином уровне, в чис-
ле которых необходимо указать возможность 
погружения в пространство иной культуры  
(в частности, поездки японских мастеров в Ев-
ропу, где они знакомились не только с живопи-
сью, но и с ее ролью в жизни общества, с музы-
кой, литературой, укладом жизни) и личного 
общения художников без участия посредников. 

Говоря о межкультурном диалоге Востока 
и Запада во второй половине ХIХ в., возникает 
вопрос, почему именно искусство Японии по-
влияло на художественный язык европейских 
мастеров? На протяжении двух предыдущих 
столетий воздействие японской художествен-
ной традиции на творчество европейских жи-
вописцев носило опосредованный характер, 
в большей степени ощущалось влияние ху-
дожественной культуры Китая. Начиная же  
с 1850-х гг. можно говорить о переориентации 
европейских мастеров с Китая на Японию. 
Немаловажную роль в этом процессе сыграли 
популяризаторы японской культуры в Европе, 
которые по разным причинам оказывались 
в Стране восходящего солнца и попадали  
под обаяние ее культуры. Так, еще в 1832 г. 
на продажу была выставлена привезенная из 
Японии коллекция К.П. Тунберга, который 
чуть более года провел на острове Дэдзима  
в качестве медика. За столь короткий пери-
од ему удалось собрать большую коллекцию 
редких растений и произведений искусства. 



40

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

Внушительная коллекция, насчитываю-
щая более десятков тысяч предметов, была 
привезена и Ф. Зибольдом, работавшим  
на том же острове Дэдзима в течение шести лет 
врачом. Он не брал платы с местных жителей 
за оказание медицинской помощи, поэтому 
в знак признательности они дарили доктору 
произведения искусства и декоративно-при-
кладные изделия. Кроме того, фактически 
сразу Зибольд стал официальным закупщи-
ком предметов искусства для голландской 
короны, которая выделяла для этих целей ще-
дрые суммы. Зибольда можно назвать одним  
из первых специалистов-европейцев по исто-
рии и культуре Японии, систематизировавшим 
свои знания об этой стране в книгах «Япо-
ния», «Флора Японии», «Фауна Японии», ил-
люстрациями к которым он избрал японские 
гравюры (в частности, из «Манга» Хокусая). 
Вся его дальнейшая деятельность была свя-
зана с популяризацией искусства Японии  
в Европе: часть своей коллекции он подарил 
Национальной библиотеке Вены и Королев-
ской библиотеке в Париже, на основе другой 
части своего собрания при поддержке голланд-
ского правительства в 1837 г. открыл музей, где 
были представлены японские произведения 
прикладного характера и гравюры. 

С 1862 г. в Париже действовал магазин 
мадам Дезуа, где собирались любители восточ-
ных произведений искусства. Постепенно этот 
дом на улице Риволи стал одним из главных 
площадок, где встречались живописцы и ме-
ценаты. Можно указать и на лавку Ф. Сише-
ля, который не только торговал восточными 
предметами, но в 1874 г. побывал в Японии. 
О своей поездке он оставил интереснейшие 
«Заметки скупщика безделушек в Японии», 
где пишет, что не стремился к знакомству  
с местным укладом жизни, его не интере-
совала повседневная жизнь, он лишь ходил  

по рынкам, где покупал предметы декора-
тивно-прикладного характера. Но, несмотря  
на это, казалось бы, чисто финансовое пред-
приятие, Сишель отметил принципиальное 
расхождение в подходе к созданию произ-
ведения искусства европейских и японских 
мастеров. Для японского мастера чрезвычайно 
важны были процесс и доведение создаваемой 
им вещи или произведения до совершенства. 

Со временем интерес к японскому искус-
ству охватил всю Европу, о чем свидетельству-
ет его постоянное присутствие на проводимых 
в тот период выставках (в частности, в Дубли-
не в 1853 г., в Лондоне в 1854 г., Манчестере 
в 1857 г. и др.). Причины столь устойчивого 
интереса европейцев к художественной куль-
туре Японии стали предметом исследования 
искусствоведов и художественных критиков, 
один из которых, Ф. Бюрти, и ввел термин 
«японизм», раскрывая его смысл в серии 
статей 1872 – 1873 годов. Он подчеркивал, 
что истоки данного феномена следует искать  
в увлечении романтиками восточной экзоти-
кой, когда благодаря их творчеству европейцу 
открывается мир Алжира, Марокко, Африки 
в целом. С его точки зрения, японизм есть, 
скорее, фантазия или игра воображения ев-
ропейцев на тему Японии, нежели попытка 
понять истинный смысл и символизм произ-
ведений японского искусства. 

Однако, несмотря на некоторую справед-
ливость подобного замечания, именно япон-
ские гравюры «оказались тем катализатором, 
который сыграл важную роль в эволюции ев-
ропейского искусства» [3, с. 197]. Хотя привед-
шие в восторг европейских мастеров работы 
японских живописцев не воспринимались их 
создателями в качестве произведений искус-
ства, а, скорее, рассматривались как результат 
ремесленного производства. Технология их 
изготовления действительно напоминала ар-



41

⇒  Философия и теория культуры

тельную, где все этапы создания выполнялись 
последовательно отдельными специалистами 
(один вырезал деревянную заготовку, худож-
ник делал прорисовку, особую искусность 
необходимо было проявить другому мастеру 
при вытачивании причесок персонажей). 

Однако именно японские мастера показа-
ли европейцам новое отношение к построению 
художественного пространства произведения: 
оно трактовалось ими не как совокупность 
тел или предметов, а бесконечная цепь изме-
няющихся явлений. От японцев художники 
Запада перенимают и возможность использо-
вать воздушную перспективу, а не линейную, 
опираться на которую учили во всех академиях 
художеств Европы. Кроме того, академиче-
ская традиция требовала горизонтального 
построения композиции, у японских же ма-
стеров присутствует диагональные линии  
и асимметричность. 

 Однако даже на этом этапе знакомства, 
когда интерес к японской художественной 
традиции перерастает в желание изучить ее 
и заимствовать отдельные элементы, евро-
пейские живописцы в своих рассуждениях 
рисуют образ воображаемой ими Японии,  
а не реальной (тем более что лишь некоторым 
из них удалось посетить ее). Но на качестве 
диалога это не сказалось, поскольку «ценность 
всякого произведения искусства для зрителя, 
соответствующим образом подготовленного 
для восприятия подобных произведений, со-
стоит не в очаровании чувственных элементов, 
а в очаровании воображаемых ощущений» 
[2, с. 141]. 

Японские гравюры оказали наиболее 
сильное воздействие на становление импрес-
сионизма. Его зарождение относится к тому 
моменту, когда начала формироваться тео-
рия искусства, основанная на представлении  
о том, что генерирующая художественный 

опыт деятельность есть деятельность, прежде 
всего, сознания. Это представление отрица-
ло те теории искусства, которые считали его 
источником интеллект, и те, что относили «его 
к сфере психической природе человека. Корни 
искусства не там, а в природе человека как 
мыслящего существа» [2, с. 249]. Действитель-
но, «понятие психического в психологии кор-
релирует с понятием физиологического (или 
физического), но не понятием идеального» [4, 
с. 83], которое, являясь философской абстрак-
цией, выступает одной из основополагающих 
категорий эстетики. То есть искусство в этот 
период начинает рассматриваться как продукт 
сознания, в котором соединено интеллектуаль-
ное и психическое, поэтому искусство может 
быть устремлено к любому из них. 

 Кроме того, предложенная в этот период 
теория искусства нивелировала представление 
об авторе произведения как о плохо обра-
зованном человеке и ремесленнике. Вплоть  
до 1880 – 1890-х гг. «в культурном европей-
ском обществе художники – лишь терпимы 
(говорит Ницше), уважаемы же - только люди 
науки» [10, с.180]. Если речь заходила о вопро-
сах искусства, то предпочитали услышать мне-
ние философа или ученого, но не художника, 
которого считали не вполне образованным  
и авторитетным в области теории. 

Художника относили к ремесленникам, 
который лишь создает «предметы того или 
иного рода, и каждый из этих предметов обла-
дает характеристиками, присущими его роду, 
в соответствии с различиями между разными 
родами ремесел» [2, с. 140]. При подобном 
подходе произведение искусства приобретает 
статус абсолютно реального, т.е. оно вещно, 
материально, как все, что создает ремеслен-
ник, и демонстрирует то, что запечатлено  
с помощью слов, красок и камня (в зависимости  
от вида искусства). Но возникает вопрос, 



42

ISSN 1997-0803 ♦ Вестник МГУКИ ♦ 2022 ♦ 1 (105) январь– февраль ⇒

С п и с о к  л и т е р а т у р ы
1. История мировой культуры: Наследие Запада: Античность. Средневековье. Возрождение: Курс 

лекций. Москва: Российский государственный гуманитарный университет, 1998. 429 с. 
2. Коллингвуд Р.Дж. Принципы искусства / Перевод с англ. А.Г. Ракина. Москва: «Языки русской 

культуры», 1999. 328 с. 
3. Николаева Н.С. Япония – Европа. Диалог в искусстве. Середина ХVI – начало ХХ века. Москва: 

Изобразительное искусство, 1996. 400 с. 
4. Новиков А.А. Проблема идеального: традиция и новации // Э.В. Ильенков: личность и творчество. 

Москва: «Языки русской культуры», 1999. С. 74 – 86.
5. Поспелов Г.Г. Русское искусство начала ХХ века: Судьба и облик России. Москва: Наука, 1999. 128 с. 
6. Ревалд Дж. История импрессионизма / Пер. с англ. П.В. Мелковой. Москва: Республика, 1995. 415 с. 
7. Ревалд Дж. Постимпрессионизм / Вступительная статья и общая ред. М.А. Бессоновой. Москва: 

Республика, 1996. 463 с. 
8. Успенский А. В сторону Азии // Грезы о Востоке: русский авангард и шелка Бухары: [каталог выставки]. 

Санкт-Петербург: МАЭ РАН, 2009. 219 с. 

 а как же, например, музыка? В ней нет слов, мы  
не видим нарисованных персонажей, есть 
лишь звуки, выстраивающиеся в мелодию. 
Неслучайно в связи с этим музыку называют 
одним из самых абстрактных видов искусства. 
Да, есть ноты, с помощью которых она запи-
сана, но для большей части публики они оста-
ются лишь знаками, расшифровать которые  
без специальной подготовки невозможно. 
Но где была рождена мелодия, состоящая 
из звуков, которые были записаны нотами?  
В воображении композитора, здесь «она хра-
нится во всей своей законченности и во всем 
совершенстве» [2, с. 134]. Таким образом, произ-
ведение искусства – это не последовательность 
звуков, цветовых пятен и слов-метафор и аллю-
зий (они выступают лишь инструментами для 
автора), а нечто воображаемое – воображаемое 
создателем и воображаемое зрителем/слуша-
телем/читателем. Именно эта идея начинает 
доминировать в теории искусства в ХIХ в.,  
и импрессионисты, воображающие Японию, 
увлеченные ее художественным языком, «доби-
лись – все вместе и каждый по отдельности  – 
победы нового видения» [6, с. 10]. 

Не следует искать ответ на вопрос: но-
вый подход к искусству привел к изменению 
художественной манеры мастеров во второй 

половине ХIХ в.? Или наоборот, поиски новой 
художественной техники и новых форм вы-
ражения заставили теоретиков пересмотреть 
представления об искусстве, сложившиеся 
в предшествующий период? Это были взаи-
мосвязанные процессы, а импрессионисты 
имели право сказать, что «дух Востока так 
вкоренился в нашу жизнь, что подчас трудно 
отличить, где коренится национальная черта  
и где начинается восточное влияние» [8,  
с. 130]. 

Таким образом, на ранних этапах зна-
комства с культурой Востока в среде евро-
пейских философов и деятелей искусства 
складывается несколько идеализированное 
представление о нем, что объясняется, с од-
ной стороны, недостаточностью информации  
об этом регионе (приходилось опираться лишь 
на рассказы миссионеров и немногочисленных 
путешественников), с другой, кардинальным 
культурным различием Востока и Запада. 
Однако непрерывающиеся контакты между 
ними позволили преодолеть многообразные 
препятствия и создать условия для постро-
ения диалога, основой которого становится 
восприятие инокультурного пространства 
не в контексте дихотомии «своя – чужая»,  
а в границах пары «своя – другая». 



43

⇒  Философия и теория культуры

9. Шервашидзе А. Индивидуализм и традиция // Золотое руно, 1906. № 3. С. 64 – 70. 
10. Эйгес К. Очерки по философии музыки // Звучащие смыслы. Альманах. Санкт-Петербург: 

Издательство Санкт-Петербургского университета, 2007. С. 175 – 222. 

R e f e r e n c e s
1. The history of world culture: The Heritage of the West: Antiquity. Middle Ages. Revival: A course of lectures. 

Moscow: Russian State University for the Humanities, 1998. 429 p. 
2. Collingwood R.J. Principles of Art / Translated from the English by A.G. Rakin. Moscow: “Languages of Russian 

culture”, 1999. 328 p. 
3. Nikolaeva N.S. Japan – Europe. Dialogue in art. Mid-XVI – early XX century. Moscow: Fine Arts, 1996. 400 p. 
4. Novikov A.A. The problem of the ideal: tradition and innovations // E.V. Ilyenkov: personality and creativity. 

Moscow: “Languages of Russian culture”, 1999. Pp. 74 – 86.
5. Pospelov G.G. Russian Art of the Early ХХ century: The Fate and Appearance of Russia. Moscow: Nauka, 1999. 

128 p.
6. Revald J. The History of Impressionism / Translated from the English by P.V. Melkova. Moscow: Republic, 

1995. 415 p. 
7. Revald J. Post-Impressionism / Introductory article and general ed. by M.A. Bessonova. Moscow: Republic, 

1996. 463 p. 
8. Uspensky A. Towards Asia // Dreams of the East: the Russian avant-garde and the silks of Bukhara: [exhibition 

catalog]. Saint Petersburg: MAE RAS, 2009. 219 p. 
9. Shervashidze A. Individualism and tradition // Golden Fleece, 1906. No. 3. Pp. 64 – 70. 
10. Eiges K. Essays on the philosophy of music // Sounding meanings. Almanac. Saint Petersburg: St. Petersburg 

University Press, 2007. Pp. 175 – 222.

Поступила в редакцию 31.01.2022

*


