
102

Теория и история культуры

ЗВУЧАНИЕ  
ДРЕВНИХ СКАЗАНИЙ: 
ТРАНСФОРМАЦИЯ 
ФОЛЬКЛОРА В КОНТЕКСТЕ 
СОВРЕМЕННОЙ 
РОССИЙСКОЙ 
ИДЕНТИЧНОСТИ

УДК 13.01.11

http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-358-102-110

Сергей Михайлович РЯБОВ,
заслуженный работник культуры Республики Крым,
директор Всероссийского фестиваля-марафона «Песни России»,
заместитель директора, Московский государственный 
академический театр «Русская песня»,
Москва, Российская Федерация,  
e-mail: ryabovsm@folkteatr.ru

Аннотация.  Статья посвящена исследованию изменений форм 
русского народного фольклора в  условиях формирования культурной 
самоидентификации. Освещается вопрос истории формирования русского 
фольклора, а также – изучения темы культурного наследия, патриотического 
воспитания и актуализации фольклорных традиций в условиях стремительных 
социальных изменений. Проведенное исследование в рамках подготовки статьи 
показывает, что фольклор, как неотъемлемая часть культурного самосознания, 
продолжает адаптироваться в условиях современных реалий, проявляясь 
в различных формах искусства, таких как музыка, кино, мода, театральные 
постановки и народные гуляния. Результаты опроса, проведенного среди пятисот 
респондентов, демонстрируют высокий интерес к сохранению и адаптации 
фольклорных мотивов в современных медиа и народных праздниках. В статье 
так же уделяется внимание трудностям трансформации фольклора, связанным 
с утратой интереса к устной традиции на фоне цифровых технологий. В работе 
приводится ряд предложений, способствующих решению указанных проблем.

Ключевые слова: русский народный фольклор, культурное наследие, 
патриотическое воспитание, трансформация, культурная идентичность, 
многонациональность, русская культура, культурные тенденции, народные 
традиции, современные медиа, культурное самосознание, образовательные 
программы, медиагруппа.

Для цитирования: Рябов С. М. Звучание древних сказаний: трансформация 
фольклора в контексте современной российской идентичности // Культура 
и образование: научно-информационный журнал вузов культуры и искусств. 
2025. №3 (58). С. 102–110. http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-358-102-110



103

Теория и история культуры

THE SOUND OF ANCIENT TALES:  
THE TRANSFORMATION OF FOLKLORE IN THE 
CONTEXT OF CONTEMPORARY RUSSIAN IDENTITY
Sergey M. Ryabov,  
Honored Worker of Culture of the Republic of Crimea, 
Director of the All-Russian Festival-Marathon "Songs of Russia", 
Deputy Director, Moscow State Academic Theater "Russian Song", 
Moscow, Russian Federation,  
e-mail: ryabovsm@folkteatr.ru

Abstract. This article explores the changing forms of Russian folklore in the context of 
the development of cultural self-identity. It examines the history of Russian folklore, as 
well as cultural heritage, patriotic education, and the resurgence of folklore traditions 
in the context of rapid social change. Research conducted in preparation for this 
article demonstrates that folklore, as an integral part of cultural identity, continues 
to adapt to modern realities, manifesting itself in various art forms such as music, 
film, fashion, theater productions, and folk festivals. A survey of 500 respondents 
demonstrates a high interest in the preservation and adaptation of folk motifs in modern 
media and folk festivals. The article also addresses the challenges of transforming 
folklore associated with the loss of interest in oral tradition in the face of digital 
technology. The paper offers a number of proposals for addressing these issues.

Keywords: Russian folklore, cultural heritage, patriotic education, transformation, cultural 
identity, multinationality, Russian culture, cultural trends, folk traditions, modern media, 
cultural self-awareness, educational programs, media group.

For citation: Ryabov S. M. The Sound of Ancient Tales: the Transformation of Folklore 
in the Context of Contemporary Russian Identity. Culture and Education: Scientific and 
Informational Journal of Universities of Culture and Arts. 2025, no. 3 (58), pp. 102–110. 
(In Russ.). http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-358-102-110

Русская культура, формировавшаяся на протяжении многих веков, 
представляет собой сложный и многогранный феномен, вобравший в себя 
элементы различных исторических эпох, этнических групп и культурных 
традиций. Следует подчеркнуть, что на протяжении многих веков русский 
фольклор формировался под воздействием многонационального, и как 
следствие, многорелигиозного контекста страны. Смешение культурных 
традиций различных этнических групп послужило существенному обога-
щению фольклорных выражений. Примером может служить переплетение 
традиций бурят, проживающих на берегах Байкала, с элементами мусуль-
манской религии, которое способствует новому осмыслению и обогащению 
красок фольклорных традиций России [1]. Подобное слияние культурных 
практик веками создавало уникальные фольклорные выражения, отража-
ющие многообразие и колоритность российской культурной идентичности.

Современная российская идентичность также формировалась под влия-
нием исторических факторов, таких как войны и смена политического строя. 
Соседние регионы заимствовали друг у друга различные элементы быта, 
песен и других социальных практик, что приводило к возникновению новых, 
но общих для всех традиций. В результате этого процесса зарождались 



104

Теория и история культуры

новые обычаи, костюмы, обряды, песни и поделки, которые обогащали 
культурное наследие.

Важно отметить, что эта богатая культурная палитра, пронизанная мно-
гообразием фольклорных традиций, отражает уникальные особенности 
русской идентичности и служит важным источником национального самосо-
знания. Фольклор, как неотъемлемая составляющая культурного наследия, 
выполняет ключевую роль в формировании и поддержании национальной 
идентичности [2]. Особенностью нашей страны является то, что на ее тер-
ритории переплетается многообразие культурных традиций и исторических 
событий, что делает фольклорные элементы важной частью самоиден-
тификации народа. Именно поэтому сохранение и адаптация фольклора 
к условиям быстрого изменения социальной среды служит не только сред-
ством передачи культурных ценностей, но и источником патриотического 
воспитания, способствующего укреплению общественного единства [3].

Феномен трансформации русского фольклора изучается на протяжении 
уже нескольких десятилетий. Так, одним из ключевых квалифицированных 
филологов-исследователей стал Александр Афанасьев, собравший и из-
давший «Народные русские сказки» в середине XIX века. Его труд «Поэ-
тические воззрения славян на природу» (1865–1869) помогает проследить 
исчезновение языческих взглядов и переход к более рациональным пове-
ствованиям [8]. А. Н. Афанасьев выступал в духе мифологической школы: 
он рассматривал легенды и сказки как источник древней мифологии, что 
несомненно, легло в основу современного изучения русского фольклора 
и стало отправной точкой для дальнейшего переосмысления и адаптации 
устных традиций русской культуры.

Во второй половине XX века важную роль в изучении структуры русского 
фольклора сыграл Владимир Пропп, который в 1928 году опубликовал свое 
знаменитое исследование «Морфология сказки», где выделял минимальные 
структурные элементы фольклорного нарратива [11]. Его подход оказал 
колоссальное влияние на филологию, литературоведение и даже анализ со-
временных медиа, перерастающих в теорию повествования и мифопоэтики.

Существенный вклад в академическое воспитание нового поколения внес 
Юрий Соколов вместе с братом, которые создали в 1938 году первый уни-
верситетский учебник по русскому фольклору, описывающий «фольклор 
до Октября» и «советский фольклор» – отражение изменений под влиянием 
идеологии и исторического перехода [13]. Эти работы помогают наблюдать 
трансформирмацию фольклора под воздействием различных культурных 
и политических факторов.

На сегодняшний день существует множество новых научных изысканий 
на тему изменения русского фольклора, к примеру статья Х. А. Эрметова 
(2024), в которой автор анализирует трансформацию фольклорных эле-
ментов в русской литературе, выявляя влияние устного народного насле-



105

Теория и история культуры

дия на творчество А. С. Пушкина, М. Ю. Лермонтова, Ф. М. Достоевского 
и С. А. Есенина. Исследование Надежды Покатиловой (2016) рассматривает 
«малые жанры фольклора» и их трансформацию в ранней литературе через 
цитирование устной речи и мифологическую функцию [10]. Таким образом, 
современная филология активно изучает интеграцию фольклорных устоев 
в художественные жанры и их сопутствующие изменения. Это непрерыв-
ный процесс, где фольклор вступает в диалог с художественным текстом, 
получает новые формы и смысловые оттенки.

Современная российская идентичность формируется под влиянием мно-
жества факторов, включая исторические события, культурные обмены и соци-
альные трансформации. В этом контексте фольклор – как живая традиция – 
неизбежно подвергается трансформации, сохраняя свои корни и адаптируясь 
к новым реалиям. К примеру, это проявляется в таких процессах, как воз-
рождение традиционных народных праздников с элементами современного 
искусства, использование фольклорных мотивов современными исполните-
лями в поп-музыке или кино, создание театральных постановок и ансамблей, 
представляющих интерпретации народных сказаний, национальные песни 
и танцы. Это позволяет не только популяризировать народное творчество, 
но и привносить в него актуальные для молодежи темы и переживания, фор-
мируя при этом нравственную основу патриотического воспитания. Так же 
в современном контексте наблюдается активное использование националь-
ных орнаментов в моде, маркетинговых кампаниях и дизайне. Эта тенденция 
набирает все большую популярность, способствуя продвижению народного 
жанра и его интеграции в современную культуру, что подчеркивает значимость 
фольклора как важного элемента российской идентичности.

В условиях стремительных социальных изменений фольклор, как живая 
традиция, сталкивается с необходимостью адаптации к современным реали-
ям жизни [4]. Для подробного изучения данного феномена нами было прове-
дено исследование, в котором рассматривается, как фольклор изменяется 
и адаптируется в современных реалиях, сохраняя при этом свою культурную 
значимость. Основной целью работы является анализ механизмов передачи 
фольклорных традиций и их преображения в контексте современных медиа, 
таких как кино, музыка или театр. Для достижения этой цели был разработан 
опросник, распространенный среди пятисот респондентов в возрасте от 18 
до 60 лет. Результаты показали, что 60% участников положительно воспри-
нимают адаптацию фольклорных мотивов и поддерживают их распростране-
ние в современных театральных постановках, а 52% предпочитают музыку, 
в которой присутствуют элементы народного искусства или современные 
прочтения народных песен. Относительно кино 45% респондентов отметили 
интерес к фильмам, в которых используются элементы и образы фольклора. 
75% респондентов проявили готовность участвовать в народных праздниках, 
а 86% поддержали трансляцию народных традиций в своей семье (рисунок 1).



106

Теория и история культуры

Исследование подтверждает, что фольклор не только сохраняется, но и пре-
образуется в современной культуре. Факт роста популяризации фольклора 
подтверждает также исследование ВЦИОМ, согласно которому был проведен 
сравнительный анализ результатов онлайн-опроса по Московской области 
1993 года и 2025 года среди 1000 респондентов в возрасте от 18 до 60 лет.

С 1993 по 2025 год отношение россиян к фольклору претерпело значи-
тельные изменения (рисунок 2). Если в начале 90‑х фольклор восприни-

 
0 20 40 60 80 100

Положительное восприятие 
адаптации фольклора

Предпочтение музыки с элементами 
народного искусства

Интерес к фильмам на основе 
фольклорных сюжетов

Обращение к фольклорным 
традициям в повседневной жизни

Традиция передачи 
народных знаний в семье 

60

52

45

75

86

Рисунок 1. График результатов исследования 
эволюции современной российской культуры

Вопрос 1993 год 2025 год

Знают русские народные сказки и былины 76% 94%

Считают фольклор важной частью 
национальной идентичности 41% 71%

Замечают элементы фольклора  
в современной культуре (кино, музыка, мода) 28% 78%

Используют фольклорные образы 
в личном творчестве, одежде 9% 33%

Поддерживают интеграцию 
фольклора в образование 54% 82%

Рисунок 2. Сравнительный анализ результатов исследования ВЦИОМ



107

Теория и история культуры

мался преимущественно как часть прошлого, то сегодня он становится всё 
более актуальным элементом культурной самоидентификации. Повышение 
интереса связано с несколькими факторами: ростом популярности фолкте-
ха в музыке, появлением фольклорных образов в кино («Онегин», «Майор 
Гром», «Чёрная вода»), активным использованием символики и мифологии 
в моде и социальных сетях [15].

Современная российская идентичность активно переосмысливает фоль-
клор – от школьной программы до digital-культуры. Хотя уровень осведом-
ленности высок (94%), только треть молодежи (33%) использует фольклор-
ные образы в личной практике. Это говорит о трансформации фольклора 
из традиционного кода в символический и визуальный, адаптированный 
к реалиям цифровой эпохи.

Однако, несмотря на достаточно высокий интерес к фольклору, тради-
ционные формы его выражения сталкиваются с рядом трудностей. Одной 
из основных проблем является утрата интереса к устной традиции [14], что 
связано с доминированием цифровых технологий и глобальной культуры.

Для сохранения и популяризации фольклора в современных услови-
ях необходимо разработать и внедрить ряд стратегий. Во-первых, важно 
интегрировать фольклорные элементы в образовательные программы, 
начиная с детских садов и школ, при этом следует избегать традиционного 
поучительного подхода, который может вызывать негативные реакции и от-
торжение со стороны учащихся. Вместо этого целесообразно применять 
методики обучения, основанные на сказочных нарративах, игровых формах, 
визуальных мультимедийных материалах и интерактивном общении, что 
способствует созданию более увлекательной и доступной образовательной 
среды. Это позволит детям с раннего возраста знакомиться с культурным 
наследием и развивать интерес к нему.

Во-вторых, необходимо использовать современные технологии, такие 
как социальные сети и мобильные приложения, для распространения ин-
формации о фольклорных традициях и их актуализации [8]. В современ-
ных условиях возникает необходимость формирования единой медиагруп-
пы – крупного производственного объединения, включающего радио-, теле- 
и интернет-платформы, а также выставочные павильоны, предназначенные 
для проведения круглых столов, пресс-конференций, форумов и культурных 
мероприятий. Данный комплекс должен обеспечивать трансляцию образо-
вательного и развлекательного контента, связанного с народной культурой 
и русской идентичностью в различных тематиках и форматах: от передач 
по географии, до интервью и ток-шоу, в которых рассказывается о многона-
циональности, различных культурах и обычаях нашей страны. Реализация 
данной инициативы не только будет способствовать культурному просвеще-
нию молодежи, но и создаст рабочие места для молодых специалистов, вы-
бравших изучение и исполнение русского народного творчества в качестве 



108

Теория и история культуры

дела своей жизни. В условиях современного рынка труда молодые люди 
с подобной узкой специализацией сталкиваются с трудностями не только 
в поиске работы, но и размера оплаты. Таким образом, на данный момент 
остро стоит необходимость создания таких условий труда, при которых 
у специалистов подобных профессий существует возможность развиваться 
в этом жанре, и что особо значимо, развивать сам жанр. Осуществление 
этой программы будет способствовать как сохранению, так и популяризации 
русского народного творчества в современном обществе.

Безусловно, также крайне важно организовывать народные фестивали 
и мероприятия, посвященные народным праздникам и традициям. Следует 
отметить, что крайне важно привносить в организацию фестивалей и на-
родных гуляний современное прочтение, адаптировать народные знания 
в молодежный формат, что будет способствовать популяризации тради-
ционных культурных практик среди молодой аудитории [13]. Адаптация 
народных обычаев, песен и танцев с целью придания им современного 
звучания и привлекательности является важной стратегией для вовлечения 
молодого поколения и обеспечения устойчивой передачи культурного насле-
дия. Это может стать важным шагом к укреплению общественного единства 
и сохранению культурного наследия. Такие события не только привлекают 
внимание к фольклору, но и создают пространство для взаимодействия 
между поколениями, что способствует передаче знаний и умений [9].

Одной из ключевых идей для популяризации фольклора и патрио-
тического воспитания является инициатива создания парада народных 
костюмов. Это необходимо для преодоления стеснения, вызванного 
длительным воздействием стереотипов, связанных с национальной иден-
тичностью. Гражданин нашей страны должен гордиться своим русским 
происхождением и возможностью носить национальную одежду в по-
вседневной жизни.

Примером может служить практика других народов, где представители 
различных стран, даже находясь за территорией родного государства, не-
пременно берут с собой элементы национального костюма и в дни народных 
праздников с гордостью демонстрируют свою принадлежность к культуре, 
выходя в традиционной одежде на улицы. В настоящий момент в России 
наблюдается определенное сдерживание в использовании национальной 
одежды, несмотря на богатство и разнообразие русской культуры, признан-
ной одной из самых богатейших в мире [10]. Хотя, как известно, многие 
элементы русских традиций, обрядов, музыкальных форм и художественных 
стилей были заимствованы не только странами, соседствующими с Россией, 
но и далеко за ее рубежами, что подчеркивает особое влияние и ценность 
русской культурной идентичности на международной арене. Это явление 
указывает на необходимость активного возрождения интереса к националь-
ному наследию и его интеграции в современную жизнь.



109

Теория и история культуры

Таким образом, трансформация фольклора в контексте современной рос-
сийской идентичности является важным процессом, который способствует 
сохранению культурного наследия и формированию патриотических ценно-
стей [12]. Фольклор не только отражает дух народа, но и адаптируется к новым 
условиям, становясь актуальным и значимым для современных поколений.

В ходе проведенного исследования была осуществлена аналитическая оценка 
трансформации фольклора в контексте формирования современной российской 
идентичности. Опираясь на результаты исследования, можно утверждать, что 
фольклорные традиции играют одну из ключевых ролей в формировании куль-
турного самосознания общества, отражая уникальные исторические и культур-
ные аспекты народа. Древние знания, заключенные в культуре, передающиеся 
из поколения в поколение, становятся основой для формирования националь-
ной идентичности в условиях глобализации и культурного разнообразия [7].

Современные технологии и тренды способствуют переосмыслению 
традиций: фольклор становится не только частью исторической памяти, 
но и живым источником вдохновения, формирующим уникальный облик 
российской идентичности XXI века.

Современные интерпретации фольклорных мотивов, проявляющиеся 
в различных формах искусства, таких как музыка, кино и театральные поста-
новки, подчеркивают актуальность народных знаний и их способность нахо-
дить отклик в сознании современных людей [5]. Именно поэтому необходимо 
уделять особое внимание сохранению и традиции передачи фольклорных 
знаний как неотъемлемой части народной истории и будущего нашего госу-
дарства. Это требует активных усилий со стороны общества, образователь-
ных учреждений и культурных организаций, направленных на поддержку 
и популяризацию фольклорных традиций, что, в свою очередь, способствует 
укреплению национальной идентичности и культурного наследия.

Таким образом, трансформация фольклора в контексте современной 
российской идентичности представляет собой глубокий и многослойный про-
цесс, отражающий не только динамику культурных изменений, но и стрем-
ление общества сохранить связь с корнями, традициями и коллективной 
памятью. В условиях глобализации и стремительного технологического 
прогресса фольклор становится не просто архаическим наследием, а живым 
инструментом, способствующим формированию уникального культурного 
кода. Он служит основой для осознания себя в мире, где часто теряется 
индивидуальность. Таким образом, переосмысленный фольклор не только 
обогащает современное культурное пространство России, но и становится 
важным фактором самоидентификации, позволяя каждому из нас найти своё 
место в многообразии национального наследия и мировой культуры. В этом 
контексте фольклор не просто переживает трансформацию, а обретает но-
вую жизнь, становясь символом надежды, единства и силы в многообразии, 
что особенно актуально для нашего времени.



110

Теория и история культуры

Список литературы

1.	 Баторов П. П. Легенда о происхождении Агинских бурят // Бурятоведческий 
сборник. Иркутск: вып. III–IV, 1997. С. 71–72

2.	 Буров А. В. Фольклор и современная культура: проблемы взаимодействия. 
Санкт-Петербург: Нестор-История, 2011. 101 с.

3.	 Григорьев А. А. Культура и идентичность: фольклор как источник самосо-
знания. Москва: Наука, 2015. 284 с.

4.	 Долгова Н. В. Современные подходы к изучению фольклора. Казань: Казан-
ский университет, 2018. 136 с.

5.	 Иванова Е. В. Русский народный фольклор в условиях цифровой эпохи: 
трансформация и сохранение. Москва: Наука, 2021. 256 с.

6.	 Кузнецова Н. И. Фольклор в медиапейзаже: от традиции к современности. 
Москва: Либроком, 2019, 37 с.

7.	 Нери К. Перевод фольклора: миф о Бабе-Яге в сказках Афанасьева 
// Translation studies: theory and practice. 2021. № 1. С 16–30.

8.	 Нечаев В. А. Фольклор и массовая культура: взаимодействие и трансфор-
мация. Москва: РГГУ, 2020. 142 с.

9.	 Петров А. Н. Фольклор и медиа: взаимодействие традиций и современных 
форматов. Санкт-Петербург: Издательство Санкт-Петербургского государ-
ственного университета, 2020. 198 с.

10.	Покатилова Н. С. Малые жанры фольклора в литературе: трансформация 
и функции // Филологические науки, № 1, 2016. С. 48–50.

11.	 Пропп В. Я. Морфология сказки, 1928. Электронная библиотека RoyalLib.
Com. URL: https://royallib.com/book/propp_vladimir/morfologiya_volshebnoy_
skazki.html

12.	Прохоров А. Н. Культурное наследие России: проблемы сохранения 
и передачи. Москва: Российский государственный гуманитарный университет, 
2017. 309 с.

13.	Соколов Ю. М. Русский фольклор: Учебник для вузов, 1938. 271 с. 
URL: https://www.gumer.info/bogoslov_Buks/Literat/sokolov/index.php

14.	Соловьев В. С. Фольклор в современном обществе: вызовы и возможности. 
Москва: Наука, 2014. 214 с.

15.	Журнал «Мониторинг» ВЦИОМ. URL: https://wciom.ru/tematicheskii-katalog‑1/
traditions-and-customs

16.	Bauman R. Verbal Art as Performance. URL: file:///C:/Users/student/Downloads/
Bauman._Verbal_Art_as_Performance_.pdf.

17.	Kirshenblatt-Gimblett B. Destination Culture: Tourism, Museums, and Heritage: 
University of California Press, 2020. 400 p.


