
90

Теория и история культуры

ГЕНДЕРНЫЕ РОЛИ 
И СТЕРЕОТИПЫ В МОЛОДЕЖНОЙ 
ИСЛАМСКОЙ СРЕДЕ 
КАБАРДИНО-БАЛКАРСКОЙ 
РЕСПУБЛИКИ

УДК 39(470.41)

http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-358-90-101

Залим Муаедович КАТАНЧИЕВ,
артист музыкального театра, Государственный музыкальный театр,
Нальчик, Кабардино-Балкарская Республика, Российская Федерация,  
e-mail: katanchiev28@mail.ru

Аннотация. Проводится анализ глубинного внутрикультурного конфликта 
в молодежной среде Кабардино-Балкарии, вызванного столкновением трех 
систем нормативного регулирования: традиционной этнической культуры 
(адыгэ хабзэ), официального исламского дискурса и глобальных секулярно-
эгалитарных ценностей. Процесс формирования новой религиозной идентичности 
у части молодежи сопровождается активной деконструкцией традиционной 
этнокультурной идентичности. Гендерные роли становятся основным полем 
этой символической борьбы, где переопределяются ключевые социальные 
и культурные понятия. Современная социокультурная среда республики 
представляет собой гибридное пространство, где элементы традиции, ислама 
и глобальных ценностей сосуществуют и взаимодействуют как конфликтно, так 
и комплементарно. Изучение данной среды необходимо для прогнозирования 
социокультурной динамики в регионе и понимания фундаментальных механизмов 
трансформации идентичности в условиях глобализации. Перспективным 
направлением дальнейших исследований определяется поиск путей диалога 
между различными поколенческими и субкультурными группами для обеспечения 
устойчивого развития поликультурного общества Кабардино-Балкарии.

Ключевые слова: гендерные роли, адыгэ хабзэ, ислам, идентичность, молодежь, 
Кабардино-Балкария, внутрикультурный конфликт, традиция, глобализация.

Для цитирования: Катанчиев З. М. Гендерные роли и стереотипы в молодежной 
исламской среде Кабардино-Балкарской Республики // Культура и образование: 
научно-информационный журнал вузов культуры и искусств. 2025. №3 (58).  
С. 90–101. http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-358-90-101

GENDER ROLES AND STEREOTYPES  
IN THE ISLAMIC YOUTH ENVIRONMENT  
OF THE KABARDINO-BALKARIAN REPUBLIC
Zalim M. Katanchiev,  
musical theater artist, State Musical Theater, 
Nalchik, Kabardino-Balkarian Republic, Russian Federation,  
e-mail: katanchiev28@mail.ru



91

Теория и история культуры

Abstract. The analysis delves into a profound intracultural conflict within the youth 
environment of Kabardino-Balkaria, sparked by the clash of three systems of 
normative regulation: traditional ethnic culture (Adyghe Khabze), official Islamic 
discourse, and global secular-egalitarian values. The process of forming a new 
religious identity among a  segment of the youth is accompanied by an active 
deconstruction of traditional ethno-cultural identity. Gender roles have become 
the primary battleground in this symbolic struggle, where key social and cultural 
concepts are being redefined. The contemporary sociocultural environment of the 
republic represents a hybrid space where elements of tradition, Islam, and global 
values coexist and interact both conflictually and complementarily. Studying this 
environment is crucial for forecasting sociocultural dynamics in the region and 
understanding the fundamental mechanisms of identity transformation in the context 
of globalization. A promising direction for further research is identified as the search 
for pathways to dialogue between different generational and subcultural groups to 
ensure the sustainable development of Kabardino-Balkaria's multicultural society.

Keywords: gender roles, adyghe khabze, Islam, identity, identity, Kabardino-Balkaria, 
intracultural conflict, tradition, globalization.

For citation: Katanchiev Z. M. Gender Roles and Stereotypes in the Islamic Youth 
Environment of the Kabardino-Balkarian Republic. Culture and Education: Scientific and 
Informational Journal of Universities of Culture and Arts. 2025, no. 3 (58), pp. 90–101. 
(In Russ.). http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-358-90-101

Актуальность гендерных исследований в современной науке заключается 
в их методологическом потенциале. Они вышли далеко за рамки изучения 
исключительно «женского вопроса» или формальных аспектов взаимоотно-
шений между полами. Сегодня гендер выступает в качестве методологии, 
как фундаментальная аналитическая категория и мощный инструмент де-
конструкции основ общества, культуры, власти. Гендерные исследования 
не просто «еще один подход», а целая система взглядов, которая транс-
формирует сам принцип анализа социокультурных процессов.

Интеграция методологии гендерных исследований в сферу культурологии, 
лингвокультурологии, и изучения этнических культур существенно обогащает 
процесс познания сложных социальных процессов. Этот синтез позволяет 
проводить более глубокий и многомерный анализ как в контексте традици-
онных обществ, где гендерные роли часто являются стержнем культурной 
идентичности, так и в условиях современного мультикультурного мира, для 
которого характерны трансформация и гибридизация этих ролей. Гендерный 
подход выступает в роли ключевого аналитического инструмента, выявля-
ющего взаимосвязи между культурными нормами, языковыми практиками, 
властными отношениями и процессами глобализации [17].

Этнокультурная специфичность гендерных отношений заключается в том, 
что не существует универсальной, единой для всех культур и обществ моде-
ли «мужского» и «женского», так как гендер – это не только биологический 
пол, но и социокультурный конструкт, в основе которого лежит весь комплекс 
характеристик, черт и качеств (психологический, социальный и культурный), 



92

Теория и история культуры

которыми должны обладать мужчины и женщины и который является вари-
ативным в зависимости от той или иной культуры и культурно-исторического 
контекста [7].

Религиозный аспект играет ключевую роль в исследовании гендерных 
отношений. Необходимость изучения конфессионального аспекта продик-
тована задачей более глубокого понимания современных социальных про-
цессов, выявления конфликтного потенциала в обществе, а также анализа 
механизмов формирования идентичности – как на уровне всего социума, 
так и внутри отдельных социальных групп. Будучи одной из фундаменталь-
ных основ культуры, религия выступает важнейшим структурообразующим 
фактором, который детерминирует: гендерные роли и разделение труда; 
семейные ценности и институт брака; морально-этические нормы; формы 
участия в религиозной жизни и прочее. Таким образом, религия, транслируя 
свои установки через традиции, ритуалы и систему воспитания, формирует 
конкретные социальные практики и нормативные представления о маску-
линности и фемининности, тем самым напрямую определяя жизненные 
траектории индивидов и конфигурацию общества в целом.

Современные процессы глобализации побуждают не только анализиро-
вать причины трансформации традиционной гендерной системы адыгов, 
но и осмыслять текущие изменения в этой сфере. Среди ключевых про-
блем – разрозненность новых гендерных моделей в различных субкультурах, 
отсутствие в адыгском обществе единой стратегии гендерного воспитания 
молодежи. Кроме того, малые этносы постепенно утрачивают способность 
к самоорганизации и устойчивому развитию. Все эти факторы, при обраще-
нии к историческому опыту, заставляют задуматься о нынешнем состоянии 
адыгского общества и его перспективах в будущем.

«Религиозное возрождение» – так можно охарактеризовать ситуацию, 
сложившуюся в России в начале 90‑х годов прошлого столетия. Вследствие 
распада СССР и демократизации российского общества стало возможным 
вновь обратиться к религиозному мировоззрению. В результате краха совет-
ской идеологии и возникновения мировоззренческого вакуума начинается 
бурный рост религиозности населения страны, возрождаются религиозные 
институты, вновь восстанавливаются и строятся храмы, в научной сфере 
становится возможным свободно исследовать религию вне строгих рамок 
«научного атеизма» [15; 2].

Данные процессы также затронули и народы Северного Кавказа. Это 
время, когда этнические сообщества получили право на самоопределение, 
как в этнокультурном смысле, так и в религиозном. Процесс реисламизации 
в среде народов Северного Кавказа был связан еще и с тем, что религи-
озное (конфессиональное) отождествлялось с традиционной культурой 
и воспринималось как единое целое. Ислам воспринимался не как отдель-
ная, привнесенная «религия», а как неотъемлемая, сакральная часть их 



93

Теория и история культуры

собственной этнической идентичности и традиционной культуры (адатов). 
Этот феномен слияния религиозного и культурного имеет глубокие истори-
ческие корни и объясняет многие особенности «религиозного возрождения» 
в регионе. В этих условиях исламское возрождение стало одним из каналов 
символической интеграции и социального самоопределения адыгского об-
щества, а система ценностей претерпела заметные структурные сдвиги [2].

Различные аспекты феномена «религиозное возрождение» в Кабардино-
Балкарии, а также современного состояния ислама в молодежной среде, 
рассматриваются в трудах таких авторов, как А. Н. Такова [15; 16], Е. Х. Апа-
жева в соавторстве с А. Н. Таковой [2]; А. Р. Атласкиров [4; 5], З. М. Мидо-
ва [12], С. С. Апажева в соавторстве с Х. В. Машуковым [3], Р. Н. Лукин, 
С. Б. Филатов [10], А. В. Кушхабиев, М. М. Алхасов, И. А. Табаксоев [9], 
Е. А. Нальчикова [13], З. А. Жаде [8], С. И. Аккиева [1] и других. Однако 
в данных работах мало внимания уделяется вопросам гендерных стерео-
типов, взаимоотношений, ролей и статусов в мусульманской молодежной 
среде. В основе этих работ лежит изучение исторических и социологических 
аспектов процесса исламского возрождения и его специфики в Кабардино-
Балкарском социуме. Некоторое внимание уделяется анализу мусульман-
ской идентичности в молодежной среде, а также – механизмам ее фор-
мирования через религиозные институты и функции в качестве важного 
инструмента социализации.

Отдельно стоит выделить работы Н. А. Шаожевой [19] и её же в соав-
торстве с З. М. Кешевой [18; 20], в которых на основе социологических 
исследований анализируются некоторые аспекты трансформации гендер-
ных отношений и моделей поведения в современном обществе Кабардино-
Балкарии и на Северном Кавказе в целом.

Основная часть населения Кабардино-Балкарии – мусульмане (пре-
обладающее большинство из которых, кабардинцы и балкарцы), а также 
православные (преобладающее большинство из которых русские). Как для 
кабардинцев, так и для балкарцев характерно довольно позднее и поверх-
ностное принятие ислама. Многие столетия верования этих народов пред-
ставляли собой так называемый «религиозный синкретизм», где элементы 
христианства и ислама в разное время могли преобладать во внешней, 
ритуально-культовой обрядности [6;10]. Сформировавшаяся за века модель 
поверхностного и ритуального отношения к исламу стала устойчивой тра-
дицией. Поэтому, когда в конце XVIII–начале XIX века ислам значительно 
укоренился в среде адыгов и стал фактически их официальной идеоло-
гией, это мало изменило глубинное восприятие веры. Отношение адыгов 
к исламу как к религиозно-философскому учению продолжало оставаться 
индифферентным. Такое отношение адыгов к исламу коренится в фунда-
ментальном различии основополагающих мировоззренческих ценностей 
ислама и традиционной культуры.



94

Теория и история культуры

Стержнем традиционной культуры, формирующим адыгское мировоззре-
ние и менталитет, всегда являлся антропоцентризм и социоцентризм. Весь 
потенциал традиционной культуры, всех ее форм и сущности был сконцен-
трирован на гармоничном и комфортном существовании человека и социума 
в целом. Таким образом, человек всегда соотносил свои действия с данным 
мировоззрением и реализовывал их сквозь призму таких понятий как «чело-
век», «общество», «природа». Божественное начало при этом не восприни-
малось абстрактно и не занимало центрального места в системе верований, 
а обнаруживалось имплицитно – как неотъемлемая часть этих гармоничных 
взаимосвязей. И напротив, ядром исламской религиозной идеологии является 
теоцентризм, где Бог выступает высшей моральной и этической инстанцией, 
с которой человек соизмеряет все свои помыслы и действия.

Значимым событием в социокультурной жизни Кабардино-Балкарии кон-
ца XX – начала XXI века стало формирование особой социальной группы, 
так называемой «верующей молодежи» [15]. Представители этой группы 
отличались от основной массы населения строгой приверженностью кон-
фессиональной (исламской) идеологии, а также её практическим пред-
писаниям. В отличие от старшего поколения и большей части общества, 
которые в основном исповедовали так называемый «народный ислам», 
проявляя религиозность эпизодически, в ритуализированных ситуациях 
(свадьбы, похороны, рождение детей) «верующая молодежь» стала носи-
телем религиозной ортодоксии. Их идентичность строилась на регулярном 
соблюдении всех столпов ислама – ежедневной молитвы (намаз), поста 
(ураза), религиозного налога (закят) и паломничества (хадж) [15].

Этот мировоззренческий разрыв привел к острому межпоколенческому 
конфликту. Его следствием стала глубокая гендерная дивергенция между 
поколениями и субкультурами. Семья, традиционно выступавшая главным 
институтом трансляции гендерных установок, сама превратилась в арену 
раскола: старшее поколение, ведущее традиционно-светский или умеренно-
религиозный образ жизни, столкнулось с молодежью, исповедующей орто-
доксальную религиозность. Новые религиозные практики вступили в прямое 
противоречие с нормами традиционной адыгской культуры – адыгэ хабзэ. 
Эта гендерная оппозиция наиболее ярко проявилась в трансформации 
ключевых культурных элементов – похоронных и свадебных обрядов, норм 
трудоустройства, дресс-кода (внешнего вида), коммуникативных моделей 
поведения и так далее.

Таким образом, религиозное возрождение не просто добавило новую 
черту в социокультурный ландшафт, но и стало мощным фактором вну-
тренней дифференциации общества, бросив вызов традиционным устоям 
и переопределив гендерные роли и идентичности.

Рассмотрим более подробно основные сферы, в которых ярче всего 
проявляется расхождение в гендерных стратегиях поведения.



95

Теория и история культуры

1. Внешний облик и стиль одежды. Для девушек из религиозной среды 
обязательным атрибутом становится ношение хиджаба, полностью скрыва-
ющего волосы, шею и плечи [15]. Эта практика является новой для местной 
традиции, где головной убор замужней женщины представлял собой платок, 
повязанный в виде косынки, который лишь частично скрывал волосы.

Схожая трансформация затрагивает и мужчин. По мнению А. Н. Таковой 
наличие бороды не является столь ярким внешним маркером «молящихся» 
мужчин, как платок у женщин, однако мы не можем согласиться с данным 
мнением [15]. Все‑таки одним из ключевых внешних маркеров их религи-
озности сегодня является длинная борода, но своеобразной формы, когда 
полностью сбриваются усы и остается лишь борода; также сюда можно 
отнести и подвернутые штаны.

Однако в традиционной адыгской культуре борода несла совершенно 
иную смысловую нагрузку, часто ассоциируясь, например, с объявлением 
кровной мести (мужчина по традиции не имел права сбривать бороду, пока 
кровная месть не будет завершена и обидчик не будет наказан) или состо-
янием траура, и чаще всего его носителями была более взрослая часть 
мужского населения. В современном контексте борода, наравне с рели-
гиозной символикой, приобрела и эстетические функции, став для многих 
элементом личного имиджа [15].

Эти новые внешние атрибуты – будь то закрывающая одежда у женщин 
или густая и длинная борода у мужчин – изначально часто воспринимались 
старшим поколением как вызов устоявшимся нормам и отход от культурных 
традиций. Однако со временем некоторые из этих элементов, такие как 
подвернутые штаны, открывающие лодыжки, выбритые усы при наличии 
длинной бороды или свободная одежда в стиле оверсайз, перестали быть 
исключительно религиозными маркерами и вошли в общую моду, потеряв 
свой первоначальный исключительно религиозный символизм и протестный 
характер. Даже в вопросе хиджаба прослеживается адаптация: хотя пред-
почтительными остаются сдержанные темные тона, его ношение сегодня 
не исключает, например, наличие ярких разноцветных тканей, сочетание 
европейской одежды (джинсы, блузки, платья и прочее) и хиджаба, сво-
бодного посещения косметологов или инъекций красоты, что указывает 
на переплетение религиозных предписаний с современными эстетическими 
стандартами.

2. Поведенческие стратегии. В начале процесса исламского возрожде-
ния поведенческие стратегии и гендерные стереотипы в среде религиозной 
молодежи отличались жесткой регламентацией, формирующей новые моде-
ли, отличные как от традиционных местных, так и от эгалитарных норм. Это 
особенно ярко проявлялось в гипертрофированном соблюдении гендерных 
ролей, что во многом объясняется «синдромом неофита» – стремлением 
новообращенных демонстрировать повышенную, подчас ортодоксальную, 



96

Теория и история культуры

религиозность через буквальное толкование предписаний. Данная тенден-
ция создавала заметный контраст с условно демократичным положением 
женщины в местной традиционной обрядности. В рамках новой религиозной 
парадигмы женщинам предписывались строгие поведенческие каноны, за-
имствованные из арабской патриархальной культуры, которые минимизиро-
вали общение с противоположным полом и были выражено асимметричны 
в пользу мужчин.

Современная ситуация характеризуется динамичной трансформацией 
и демократизацией религиозной идентичности. Вопреки первоначальным 
строгим «неофитским» установкам, наблюдается интересный парадокс: но-
сители исламской идентичности все чаще успешно интегрируют религиозные 
предписания в активную социальную жизнь. С одной стороны, сохраняется 
ритуальная практика и внешние атрибуты, а с другой – карьера, наличие 
бизнеса, ведение блогов в соцсетях, публичность в медиа и вождение авто-
мобиля становятся для многих мусульманок повседневной нормой [15; 18].

Данный феномен является результатом сложного взаимодействия не-
скольких факторов: во‑первых, глобализации и цифровизации, которые 
предоставили женщинам новые инструменты для самореализации и эконо-
мической независимости вне традиционных и религиозных рамок; во‑вторых, 
эволюции религиозной мысли, в рамках которой многие мусульманские 
богословы и общественные деятели ведут дискуссию о совместимости 
профессиональной реализации и социальной активности с исламскими 
ценностями; в третьих, внутренней трансформации общества, где, вопреки 
консервативным ожиданиям, религиозная идентичность для части молодежи 
не означает исключения из современной жизни, а принимает гибридные 
формы. Все это создаёт сложный, а иногда и противоречивый, синтез, где 
религиозные нормы и предписания переосмысливаются и адаптируются 
к реалиям современного мира, формируя новую, гибридную модель соци-
ального поведения.

3. Семейно-брачные стратегии. В рамках ортодоксального религиоз-
ного дискурса основная задача женщины сводится к продолжению рода, что 
закономерно ограничивает её социальные роли функциями жены и матери 
и теоретически исключает ее из активной общественной жизни. На заре 
религиозного возрождения в Кабардино-Балкарском обществе, эта миро-
воззренческая установка находила своё выражение в различных формах 
социального контроля – от строгих предписаний относительно внешнего 
вида и одежды и до необходимости подчиняться мужской воле, когда гра-
ницы дозволенного для женщины определялись с позиций доминирующей 
патриархальной культуры.

Социологические исследования, проведенные рядом исследователей, 
в частности Шаожевой Н. А., показывают, что в семейно-брачных стратегиях 
молодежи выявляется следующая картина: приоритет религиозной иден-



97

Теория и история культуры

тичности над этнической в выборе спутника жизни; неприятие межконфес-
сиональных браков; восприятие религиозного брака как более стабильного 
и прочее [19].

На смену прежним, этнически ориентированным практикам поиска пар-
тнера жизни, приходят браки, заключаемые исключительно по религиозному 
принципу, где главным критерием выбора пары становится благочестие 
и религиозность, а не этническая или родовая принадлежность [20]. Это 
свидетельствует об усилении роли исламской идентичности в брачных 
стратегиях молодежи, в то время как этническая принадлежность уходит 
на второй план.

Негативное либо осторожное отношение молодые мусульмане прояв-
ляют к межконфессиональным бракам, считая их нежелательными. Более 
строго это проявляется в отношении женщин, что коррелирует с исламски-
ми нормами, запрещающими мусульманкам выходить замуж за иноверца. 
В то время как брак мусульманина с немусульманкой воспринимается более 
лояльно, но часто обусловлен требованием обращения женщины в ислам. 
Большинство молодых людей склонны считать религиозный брак, заклю-
ченный по канонам шариата, более прочным и ответственным, поскольку он 
подразумевает не только правовые, но и духовные обязательства человека 
перед Богом [19].

Данные опросы показали, что семейно-брачные отношения в Кабардино-
Балкарии у части молодежи все больше регулируются нормами ислама, что 
отражает общую тенденцию, направленную в сторону религиозной ревита-
лизации в регионе. Этот процесс, часто называемый «ре-исламизацией» или 
«арабизацией» сознания, ведёт к формированию новой идентичности, осно-
ванной прежде всего на религии, которая в некоторых аспектах вытесняет 
традиционную местную культуру. При этом часто сохраняется напряжение 
между традиционными (адат), религиозными (шариат) и светскими право-
выми системами, что особенно остро проявляется в вопросах гендерного 
равенства и прав женщин. Соприкосновение этих разновекторных систем 
часто приводит к формированию гибридных моделей поведения, где строгие 
предписания совмещаются с активностью в социальной сфере, что указы-
вает на внутреннюю противоречивость этих трансформаций.

4. Ритуально-обрядовая сторона. Это один из самых глубоких и зна-
чимых сдвигов в современной жизни кабардинского (и шире – адыгско-
го) общества. Происходит фундаментальная трансформация гендерных 
представлений в среде мусульманской молодежи, в ходе которой источник 
сакральности и легитимности обряда меняется с традиционного (адат) 
на религиозный (шариат), что напрямую ведет к перераспределению ген-
дерных ролей.

В традиционной системе ценностей (адыгэ хабзэ) женщина занимает 
центральное, сакрализованное место в обрядах жизненного цикла. Все 



98

Теория и история культуры

обряды, связанные с рождением ребенка, его укладыванием в колыбель 
(гущэхэпхэ), первые шаги – все это было и является сегодня прерогативой 
старших женщин. Они же передавали традиции и язык следующим поко-
лениям. Женщины были главными организаторами и исполнительницами 
сложнейшего свадебного ритуала. Песни, плачи-причитания (гъыбзэ), обря-
довые действия в похоронно-поминальной обрядности – всем заправляли 
женщины. Женщины организовывали поминальные трапезы, выполняли 
обряд оплакивания, который был строго регламентирован и имел глубокий 
символический смысл. Раздача поминальной пищи была актом социальной 
солидарности, который также контролировался женщинами. В этой системе 
легитимность обряду придавала не ссылка на священные тексты, а автори-
тет предков и традиция (адат). Женщина была хранительницей домашнего 
очага, традиции и памяти рода в ее практическом воплощении.

С приходом новой волны религиозного сознания (так называемой «ре-
исламизации») источник легитимности меняется. Теперь представителями 
молящейся молодежи обряд считается правильным, только если он соот-
ветствует нормам ортодоксального ислама (шариата) [15]. А это напрямую 
ведет к смене гендерных ролей. Исторически сложилось, что сфера пу-
бличного религиозного знания в исламе была преимущественно мужской. 
Мужчина-имам (или знающий мужчина) в семье становится фигурой, на-
деленной правом определять, «соответствует ли обряд исламу». Если для 
приверженцев традиционной культуры и народного ислама главной фигурой 
в обрядах и ритуалах является женщина, то в ортодоксально мусульманской 
среде центральными становятся мужские ритуалы: погребальная молит-
ва (джаназа-намаз), в которой участвуют только мужчины, чтение Корана 
у могилы. Традиционные поминки на 7‑й, 9‑й, и 40‑й день, объявляются 
недозволенным нововведением (бидаа). Вместо них поощряются коллек-
тивные дуа (молитвы мужчин), раздача милостыни (садака), также часто 
организованная мужчинами.

Ярким примером трансформации под влиянием религиозных норм стала 
свадебная обрядность. В ней произошел сознательный отказ от многих тра-
диционных элементов, которые стали восприниматься как «неисламские»: 
это касается музыки, танцев и употребления спиртных напитков. Таким 
образом, для молящейся молодежи из общего праздника с традиционны-
ми танцами и музыкой он превращается в религиозный акт. Его совершает 
мужчина-имам в присутствии мужчин-свидетелей. Женщины могут участво-
вать, но часто отдельно. Ключевой момент – не благословение старших 
женщин, как принято в традиционной обрядности, а заключение договора 
(никах) между женихом и опекуном невесты (валием), которым почти всегда 
является мужчина.

Новый религиозный дискурс критикует традиционные практики по не-
скольким направлениям. Многие обычаи (определенные поминки, пла-



99

Теория и история культуры

чи) объявляются запретными, не существовавшими во времена Пророка 
и отсутствующими в традиции ислама. Дорогостоящие поминки и свадьбы 
осуждаются как расточительство. Яркое выражение горя (плач, причитания) 
осуждается как проявление нетерпения к воле Аллаха. Ритуалы, имеющие 
оттенок культа предков или магизма, отвергаются.

Таким образом, в среде современных практикующих мусульман меня-
ется не просто форма обряда, меняется вся система власти и авторитета 
в сакральной сфере. Легитимность, которая у представителей адыгской 
культуры передается через женщин и традицию, теперь передается через 
мужчин и религиозное знание.

Данное исследование позволяет сделать ряд выводов о сложных и ди-
намичных процессах трансформации гендерных ролей и стереотипов в мо-
лодежной исламской среде Кабардино-Балкарской Республики. Исследо-
вание демонстрирует, что гендер выступает не просто объектом изучения, 
но и мощной методологической «линзой», через которую раскрываются фун-
даментальные основы социокультурной организации, механизмы адаптации 
традиционных обществ к вызовам глобализации и конфликтный потенциал, 
возникающий на стыке различных систем ценностей.

Ключевым выводом работы является констатация глубокого внутри-
культурного конфликта, порожденного столкновением трех мощных систем 
нормативного регулирования:

–	 традиционной этнической культуры (адыгэ хабзэ), основанной на ан-
тропоцентризме и социоцентризме, где религиозность исторически 
носила синкретичный характер, а гендерные отношения, при наличии 
патриархальных основ, отличалась значительной гибкостью и демо-
кратизмом в рамках своей системы;

–	 официального исламского дискурса с его ярко выраженным теоцен-
тризмом, который предлагает универсальные, детерминированные 
религиозными текстами патриархальные модели мужского и женского 
поведения;

–	 глобальных секулярных тенденций и эгалитарных ценностей, продви-
гающих идеи гендерного равенства и расширения социальных ролей 
женщин.

Таким образом, процесс конструирования новой религиозной идентично-
сти части молодежи КБР сопровождается активной деконструкцией тради-
ционной этнокультурной идентичности. Гендерные роли становятся главным 
полем этой символической борьбы, где через тело, поведение и ритуал 
происходит переопределение ключевых понятий: «мужское», «женское», 
«приличное», «дозволенное», «традиционное» и «истинно исламское».

В заключение можно констатировать, что современная молодежная среда 
Кабардино-Балкарии является ярким примером гибридного и транзитивного 
культурного пространства. В нем одновременно и конфликтно, и комплемен-



100

Теория и история культуры

тарно сосуществуют и взаимодействуют элементы традиционного адыгского 
этноса, глобального исламского дискурса и современных ценностей глоба-
лизационного мира. Изучение данной среды является насущной необходи-
мостью не только для прогнозирования социокультурной динамики в реги-
оне, но и для понимания фундаментальных механизмов трансформации 
идентичности в условиях глобализации, где религия вновь выступает как 
мощный структурообразующий фактор. Дальнейшие исследования в этом 
направлении должны быть направлены на поиск путей диалога между раз-
личными поколенческими и субкультурными группами для обеспечения 
устойчивого развития поликультурного общества Кабардино-Балкарии.

Список литературы

1.	 Аккиева С. И. Ислам в Кабардино-Балкарской республике. Москва: Логос, 
2009. 136 с.

2.	 Апажева Е. Х., Такова А. Н. Особенности процесса исламского возрожде-
ния в Кабардино-Балкарии в конце XX – начале XXI вв. // Гуманитарные, 
социально-экономические и общественные науки. 2014. № 12–1. С. 241–244.

3.	 Апажева С. С., Машуков Х. В. Религиозные воззрения современной молоде-
жи КБР: социологический анализ // Динамика развития культуры и искусства 
народов Северного Кавказа и профилактика ксенофобии, национализма 
и этносепаратизма: Материалы Региональной научно-практической кон-
ференции, Махачкала, 30 ноября 2015 года / Дагестанский гуманитарный 
институт. – Махачкала: Образовательное учреждение высшего образования 
Дагестанский гуманитарный институт. 2015. С. 110–116.

4.	 Атласкиров А. Р. Трансформация религиозных ценностей молодежи 
Кабардино-Балкарской Республики в условиях глобализации // Власть. 2020. 
Т. 28. № 1. С. 151–159.

5.	 Атласкиров А. Р. Региональные особенности становления ислама 
в Кабардино-Балкарской Республике в конце XX – начале XXI века // Соци-
одинамика. 2019. № 12. С. 118–125.

6.	 Ахохова Е. А. Адыгский религиозный синкретизм: дис. … канд. филос. наук: 
09.00.06 / Ахохова Елена Асланбиевна. Москва. 1996. 161 с.

7.	 Детерминация гендера этническим фактором: кавказский дискурс: Коллек-
тивная монография / Авторы: Х. Г. Тхагапсоев, А. Ю. Шадже, Н. А. Ильинова, 
Е. С. Куква, З. Ч. Тауканова. Москва: Спутник+, 2019. 134 с.

8.	 Жаде З. А., Кумпилов Т. М. Мусульманская идентичность как научная кате-
гория // Вестник Адыгейского государственного университета. Серия: Регио-
новедение: философия, история, социология, юриспруденция, политология, 
культурология. 2019. № 1 (234). С. 79–88.

9.	 Кушхабиев А. В., Алхасов М. М., Табаксоев И. А. К проблеме трансформации 
системы ценностей населения Кабардино-Балкарии в современный период 



101

Теория и история культуры

(по результатам экспертного опроса) // Вестник Адыгейского государственного 
университета. Серия: Регионоведение: философия, история, социология, 
юриспруденция, политология, культурология. 2018. № 3 (224). С. 88–99.

10.	Лункин Р. Н., Филатов С. Б. Ислам в Кабардино-Балкарии: национальное 
мировоззрение и радикализм // Научно-аналитический вестник Института 
Европы РАН. 2018. № 1. С. 251–260.

11.	 Мареева Е. В. Пол и гендер: трактовка С. Мареева // Вестник Московского го-
сударственного университета культуры и искусств. 2025. № 3 (125). С. 18–29.

12.	Мидова З. М. Особенности религиозного сознания молодежи (по материалам 
социологического исследования в Кабардино-Балкарии) // Вестник Адыгей-
ского государственного университета. Серия: Регионоведение: философия, 
история, социология, юриспруденция, политология, культурология. 2009. 
№ 3. С. 136–141.

13.	Нальчикова Е. А., Машуков Х. В. Традиционный статус молодежи Кабардино-
Балкарии и его трансформации: социальные основы и культурно-
идеологические факторы // Электронный журнал «Кавказология». 2020. 
№ 4. С. 192–204.

14.	Современная молодежь Северного Кавказа: проблема выбора между тради-
циями и новациями / С. С. Апажева, К. Х. Унежев, Б. М. Зумакулов, А. Х. Мам-
сиров // Вестник Адыгейского государственного университета. Серия: Регио-
новедение: философия, история, социология, юриспруденция, политология, 
культурология. 2017. № 4 (209). С. 32–42.

15.	Такова А. Н. «Молящаяся» мусульманская молодежь как субкультура 
кабардино-балкарского общества // Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом. 2016. № 2. С. 255–280.

16.	Такова А. Н. Трансформация конфессионального пространства двухсубъ-
ектных республик Северного Кавказа (Кабардино-Балкарии и Карачаево-
Черкесии) на постсоветском этапе развития // Исторические, философские, 
политические и юридические науки, культурология и искусствоведение. Во-
просы теории и практики. 2016. № 8 (70). С. 199–203.

17.	Тхагапсоев Х. Г. Этническая культурология: традиционное и современное. 
Нальчик: Изд-во М. и В. Котляровых, 2024. 212 с.

18.	Шаожева Н. А., Кешева З. М. Модели гендерного поведения молодежи в со-
временной Кабардино-Балкарской Республике (на материале социологиче-
ского исследования) // Культура и цивилизация. 2024.Т. 14, № 7–1.С. 29–36.

19.	Шаожева Н. А. Гендерный дискурс в конфессиональном пространстве совре-
менной Кабардино-Балкарии (на материале социологического исследования) 
// Теория и практика общественного развития. 2023. № 10 (186). С. 63–70.

20.	Шаожева Н. А., Кешева З. М.  Гендер в условиях современных 
социокультурных трансформаций: угрозы и риски (региональный контекст) 
// Теории и проблемы политических исследований. 2023. Т. 12. № 1А. 
С. 28–37.


