
38

Художественная культура

ОБРАЗЫ ЗВЁЗДНОГО НЕБА 
В АНТИЧНОЙ ДРАМАТУРГИИ

5.10.1. 

http://doi.org/10.2441/2310-1679-2024-253-38-50

Андрей Васильевич ФЕСЕНКО,
кандидат педагогических наук, доцент кафедры культурологии,
Московский государственный институт культуры,
Химки, Московская область, Российская Федерация,  
e-mail: icaria@list.ru

Аннотация. В статье рассматриваются различные примеры изложения астро-
номических вопросов в античной драме. Нередко драматурги Древней Греции 
и Рима включали разные философские и астрономические аспекты в свои про-
изведения. К сожалению, до наших дней сохранились немногие произведения 
трагических и комических поэтов, в то время, как в античную эпоху их было 
значительно больше. В продвижении научных знаний в массы античный театр 
играл исключительно важную роль, благодаря такой отличительной черте, как 
массовость. Драматургический материал почти сразу стал объектом присталь-
ного внимания схолиастов (комментаторов), а в Византии на манер театральных 
представлений проводились состязания в т.н. «театрах учёных». Это очень важно 
для более глубокого понимания роли астрономической тематики в античной 
драме и педагогике.

Ключевые слова: античность, античный театр, драма, астрономия, античная 
философия.

Для цитирования: Фесенко А. В. Образы звёздного неба в античной драматур-
гии // Культура и образование: научно-информационный журнал вузов культуры 
и искусств. 2024. №2 (53). С. 38–50. http://doi.org/10.2441/2310-1679-2024-253-38-50

IMAGES OF THE STARRY SKY IN ANCIENT DRAMATURGY
Andrey V. Fesenko,  
СSc in Pedagogy, Associate Professor  
at the Department of Cultural Studies,  
Moscow State Institute of Culture, 
Khimki, Moscow region, Russian Federation,  
e-mail: icaria@list.ru

Abstract. The article examines various examples of presentation of astronomical issues 
in ancient drama. Often, playwrights of Ancient Greece and Rome included various 
philosophical and astronomical aspects in their works. Unfortunately, few works of tragic 
and comic poets have survived to this day, while in ancient times there were much more 
of them. In the promotion of scientific knowledge to the masses, ancient theater played 
an extremely important role, thanks to such a distinctive feature as mass participation. 
Dramatic material almost immediately became the object of close attention of scholiasts 
(commentators), and in Byzantium, competitions were held in the manner of theatrical 
performances, known as «theatres of scientists.» This is very important for deeper 
understanding of the role of astronomical topics in ancient drama and pedagogy.

Keywords: antiquity, ancient theater, drama, astronomy, ancient philosophy.



39

Художественная культура

Переход от мифологического мышления к логическому в Древней Греции 
не только знаменовал рождение научного метода познания, но и совпал 
с расцветом драматической поэзии, театра. При этом трагиков интересовали 
не только собственно мифологические сюжеты, но и важные вопросы ми-
ровоззренческого плана. Досократовская философия, уделявшая большое 
внимание вопросам познания и описания физического мира, нашла яркое 
отражение, в том числе, на театральных подмостках. По этому поводу Секст 
Эмпирик в книге «Против музыкантов» заметил, что физические вопросы 
природы серьёзно волновали трагиков [16, с. 194–195].

Театральное действо в античности было, прежде всего, мистерией, одной 
из форм поклонения божеству. И оно, как любой сакральный акт, подчиня-
лось культовому календарю, в основе которого лежали наблюдения за дви-
жением Солнца, Луны и звёзд. Поэтому с древнейших времён на небесной 
сфере были выделены наиболее приметные звёзды. Время их восходов 
и заходов в течение года структурировало сакральные и профанные сто-
роны жизни людей.

Особенно почиталась календарная и навигационная звезда Арктур (или 
Арктофилакс) в созвездии Волопас, что нашло отражение и в античной 
драматической поэзии. Вполне уместно предположить, что театр, в опре-
делённой степени, был обязан своим возникновением и этой звезде. Чтобы 
лучше понять это, обратимся для начала к музыке греков.

Античная Греция выработала два основных направления в музыке: ки-
фаристика и авлетика. Кифаристика, струнная музыка лиры и кифары, – это 
музыка Аполлона, бывшего для греков олицетворением истинной эллинской 
музыки, возвышенной и благородной, стремящейся сохранить древние 
традиции. Главным инструментом Аполлона была кифара или лира, поме-
щённая на небо в виде созвездия [13, с. 75].

Авлетика, т. е. музыка Диониса, имела иной характер, являя собой визг 
авлосов, оглушительные удары тимпанов и кимвалов. В архаическом со-
знании Дионис воплощал изменяющийся, вечно умирающий, воскресающий 
и непрерывно обновляющийся мир природы. Плутарх писал, что древние 
«исследователи природы божества» давали имя Диониса всем превраще-
ниям и перемещениям составных элементов в воздухе, воде, на земле, 
растительном и животном мире, который «называется самым известным 
из имён – космосом» [15, с. 82].

Музыка Диониса, как и музыка Аполлона, имела календарно-астрономи
ческий подтекст. Главным музыкальным инструментом Диониса был авлос – 
духовой инструмент, напоминающий флейту. Плиний Старший сообщает, 
что к срезанию тростника, для изготовления авлоса, следует приступать 

For citation: Fesenko A. V. Images of the starry sky in ancient dramaturgy. Culture and 
Education: Scientific and Informational Journal of Universities of Culture and Arts. 2024, 
no. 2 (53), pp. 38–50. (In Russ.). http://doi.org/10.2441/2310-1679-2024-253-38-50



40

Художественная культура

при восходе Арктура (sub Arcturo), т. к. в это время тростник уже был готов 
к срезке и обработке [21, p. 31].

Распространение культа Диониса в Греции, конечно, не могло обойтись 
без деятельности миссионеров. Возможно, некоторые персонажи, связанные 
с Дионисом, запечатлённые в мифах, и есть приверженцы его культа. Мис-
сионером культа Диониса был, например, Арион из Метимны, изобретатель 
дифирамбов. С его именем связано созвездие Дельфин – один из символов 
Диониса. И звезду Арктур тоже можно назвать небесным свидетельством 
о миссионерах этого бога.

Согласно аттическому мифу, когда Дионис был в Афинах, его гостепри-
имно принял в своём доме пастух Икарий. В благодарность бог подарил ему 
виноградную лозу, научил выращивать виноград и делать вино. По Псевдо-
Аполлодору: «Икарий захотел раздать смертным благой дар божества 
и пришёл к пастухам. Те попробовали напиток и, найдя его превосходным, 
напились, не смешивая его с водой, сверх меры, а затем, сочтя себя от-
равленными, убили Икария. Когда наступил день и они протрезвели, они 
похоронили убитого» [1, с. 72]. Собака Икария Майра, видевшая, как пастухи 
хоронили Икария, привела к этой сосне дочь Икария Эригону. Узнав об убий-
стве отца, Эригона повесилась на той же сосне. Образы Икария, Эригоны 
и собаки Майры боги поместили на небе среди звёзд. Майра стала созвез-
дием Большой Пёс, Эригона – созвездием Дева, а Икарий стал Волопасом 
с яркой звездой Арктур. Римляне Икарием называли звезду Сириус (греч. 
Σείριος, лат. Canicula) [5, с. 39–40], а звезду ε Девы именовали Виноградарь, 
что также указывает на связь с Дионисом [3, с. 176].

В античной драме, стремящейся к катарсису, подчинялись этой цели 
и сценические катастеризмы, т. е. повествования о героях, переместившихся 
на небо и ставших созвездием или иным небесным объектом. Эти метамор-
фозы вовлекали публику в таинство приобщения к миру божественного. Об-
разы этих покровителей сверкали в бесконечном безостановочном движении 
небесной сферы. Обретение бессмертия в образе созвездий было высшей 
наградой за труды и подвиги в земной жизни. Таким образом, у некоторых 
полисов появлялись покровители в небесном эфире. В качестве примера, 
можно привести город Гераклею Понтийскую, который был назван в честь 
Геракла [18, с. 384].

Геракл – благодетель человечества. После смерти он был причислен 
к сонму олимпийских богов, и его образ на небе представлен созвездием 
Геркулес. В драме он был весьма популярен как в трагедии, так и в коме-
дии. Однако Геракл – персонаж мифов, а есть звёзды/созвездия, связанные 
и с реальными людьми (Береника II Эвергетида, Арион из Метимны, Птоле-
мей I Сотер), которые почитались как обожествлённые люди, удостоенные 
сакральной памяти. Имя и образ человека, запечатлённые на небе, являются 
вечным памятником.



41

Художественная культура

Во взаимном расположении созвездий на небесной сфере часто пред-
ставлялись сцены из мифов, образуя т. н. астромифологические комплексы. 
К ним, например, относятся группы: Кассиопеи, Цефея, Андромеды, Персея, 
Пегаса и Кита; Ориона, Гиад, Плеяд, Большого Пса, Малого Пса, Зайца; 
Змееносца, Змеи, Скорпиона и т. п. Сюжеты астральных мифов явились 
фундаментом некоторых театральных драм. Об этом можно судить по позд-
ним нарративным источникам.

Яркой иллюстрацией к сказанному служит не сохранившаяся до наших 
дней трагедия Еврипида «Андромеда», поставленная в 412 г. до н. э. Вооб-
ще, этот замечательный астральный миф был очень популярен (и не только 
в античные времена). Судьбе Андромеды было посвящено немало как про-
заических, так и поэтических произведений писателей Греции и Рима. Кроме 
того, этот сюжет был не чужд живописи и вазописи. Например, на знамени-
той «Вазе Андромеды» (V в. до н. э.) царевна изображена в театральном 
костюме. Хитон Андромеды, в полный рост, с длинными рукавами, богато 
расшит изображениями животных и орнаментом волны [6, с. 59]. На голове 
т. н. фригийский колпак, указывающий на то, что перед нами не эллинка, 
а чужестранка. До наших дней дошли и фрагменты драм других авторов 
с таким же названием. В частности, «Андромеда» Софокла.

«Андромеда» считалась «прекраснейшей из драм Еврипида», по словам 
схолиаста [26, p. 276]. Действительно, именно эта трагедия Еврипида была 
самой известной. Не случайно, Лукиан из Самосаты в самом начале трак-
тата «Как следует писать историю» рассказывает анекдот о случае, якобы 
произошедшем во фракийском городе Абдеры. После выступления актёра 
Архелая абдериты словно помешались на этой трагедии. Они с особым 
чувством цитировали самые печальные строки из «Андромеды» [11, с. 81].

К «Андромеде» обращалась и комедия. Так, комедиограф Фриних в своей 
комедии изобразил Андромеду старухой [26, p. 108]. Аристофан, театраль-
ный противник Еврипида, подверг безжалостной критике творчество трагика 
в «Женщинах на празднике Фесмофорий». Он приводит фрагменты из под-
линной «Андромеды». Поскольку эта трагедия утрачена, то можно сказать, 
что цитирование фрагментов из неё – великая удача для современных 
исследователей астральных сюжетов в античной драме.

В прологе трагедии царевна, прикованная к скале, ожидает появления 
из морских глубин морского чудовища (κῆτος). Она обращается к богине 
Ночи, обвиняя её в медленном течении времени, и желает скорейшей смер-
ти [2, с. 600]. Но вот с небес на землю опускается Персей, летевший над 
землями царства Кефея после победы над Горгоной Медузой.

«В какую землю варваров примчал меня
Полёт сандалий? Посреди эфира путь
Себе ногой прорезал я крылатою» [2, с. 605].



42

Художественная культура

Возможно, что к этим словам Персея относилась и строчка, сохранив-
шаяся у Евсевия Памфила в «Приготовлении к Евангелию»: «над волнами 
морскими и над Плеядами» [23, p. 438]. На звёздном небе группа созвез-
дий: Кефей (Цефей), Кассиопея, Андромеда, Персей, Кит, действительно 
напоминает сцену из спектакля. При этом, Персей находится именно над 
Плеядами. В «Явлениях» Арата Солийского есть уточнение:

«С левым бедром по соседству персеевым, все совокупно,
Мчатся Плеяды…» [13, с. 33].

Знаменитое звёздное скопление Плеяды, которое в античные времена 
выделялось в отдельное созвездие, играло исключительно важную роль 
в жизни людей. Плеяды были календарным репером, регулирующим хозяй-
ственную и культовую жизнь. Это скопление весьма широко представлено 
в античной поэзии, начиная с Гомера и Гесиода. Плеяды и Гиады фигури-
руют на знаменитом щите Ахиллеса в «Илиаде» [7, с. 414].

Еврипид в «Электре», представил своё, отличное от Гомера, описание 
щита Ахиллеса. В этом постгомеровском описании изображён и Персей 
(которого нет у Гомера), находящийся на небе в непосредственной близо-
сти от Плеяд и Гиад. Последние, как говорит Еврипид, напрямую связаны 
с пророчеством о гибели Трои [9. с. 25].

А согласно Эсхилу, Троя была взята в полночь, при заходе Плеяд. Вот 
что он говорит в «Агамемноне»:

«Столица из-за женщины
Аргосским зверем в пыль обращена и в прах.
Когда Плеяды гаснут, в час полуночный
Рожденный конским чревом щитоносец-лев
С разбегу прыгнул через стену крепости
И царской кровью жажду утолить сполна» [20, с. 212]

Цикл троянских сказаний является едва ли не центральной темой 
античной трагедии. В той или иной степени все сюжеты связаны либо 
с событиями предшествующими Троянской войне, либо с самой вой
ной, либо с её последствиями. Главным источником вдохновения для 
драматургов были «Илиада», «Одиссея», «Киприи», «Возвращения», 
«Эфиопида» и др.

Творческая обработка сказаний эпоса касалась, конечно, и астроно-
мических моментов. Так, в «Оресте» Еврипида, события происходят уже 
по окончании Троянской войны. Аполлон объявляет, что Елена была им 
превращена в звезду и вместе со своими братьями Кастором и Полидевком, 
традиционно связанными с зодиакальным созвездием Близнецов, спасает 



43

Художественная культура

моряков [9, с. 386]. О каком светиле идёт речь? Вероятно, о планете Вене-
ра. Это самая яркая из планет, по яркости находящаяся на третьем месте 
после Солнца и полной Луны. Венера была покровительницей моряков 
и в европейской традиции почиталась как Stella marina.

Согласно эллинской традиции, братья Елены были хранителями моря-
ков, спасая их от бурь, и таковыми они почитались во все века античной 
цивилизации. При этом они отождествлялись с теми огнями, что появля-
ются на мачтах и прочих выступающих частях судна при грозе или перед 
грозой («огни св. Эльма»). Древние видели в них надежду на избавление 
от опасности.

Особенно поэтичны в драме описания красот звёздного неба. В трагедии 
Еврипида «Ион» говорится о великолепном шатре.

«…………………………………. было
Там выткано узором, как Уран
В кругу эфирном собирает звёзды
И Гелиос на крайний запад пламя
Своей четвёрки гонит, а за ним
Влачится яркий Геспер; дальше Ночь
В одеждах чёрных и на колеснице,
Без пристяжных. За нею звёзды вслед.
Плеяды держат средний путь эфира,
С ней меченосный Орион. Над ними
Медведица, что повернула хвост
К златой звезде Арктур. Полным кругом
Горит Луна в зените, и Гиады,
Предвестницы дождей, чьё никогда
Явление пловца не обмануло, –
И Эос, наконец, и перед ней
Бегут светила ночи» [9, с. 282].

Из римских авторов самым «звёздным» мы можем назвать Луция Ан-
нея Сенеку Младшего. Он нередко включает в свои трагедии картины 
неба. Нет никаких сведений о том, ставились ли эти пьесы на сцене. 
Также нет возможности определить датировку этих пьес. Тем не менее, 
их тексты указывают на то, что к драматургии Сенека обратился, являясь 
уже известным философом-стоиком. Его трагедии, конечно, ориенти-
ровались на образованного зрителя или читателя, знакомого не только 
с философской мыслью, но и с произведениями греческих и римских 
трагиков.

Трагедии Сенеки изобилуют фактическими и аллегорическими описа-
ниями картин звёздного неба и отдельных светил. Особенно ярко это вы-



44

Художественная культура

ражено в трагедиях, посвящённых Геркулесу, которому Сенека посвятил 
две трагедии. Для «Геркулеса в безумье» основным источником послужил 
«Геракл» Еврипида, а для «Геркулеса на Эте» основой была трагедия 
Софокла «Трахинянки». Геракл-Геркулес был приобщен к миру небесных 
светил в виде созвездия. И не случайно Сенека в этих трагедиях живописует 
звёздные сцены. В «Геркулесе в безумье» сумасшедшему Геркулесу чудит-
ся солнечное затмение и небесная битва созвездий [17, с. 140]. В этой же 
трагедии первая супруга Геркулеса Мегара произносит фразу, которая стала 
со временем крылатой: «Не гладок путь от Земли до звёзд» (Non est ad astra 
mollis e terris via) [24, p. 18]

В античной драме есть сцены вмешательства светил в земную жизнь 
людей и влияния на их судьбы. Пример такого вмешательства есть в ко-
медии римского драматурга Тита Макция Плавта «Канат», сюжет кото-
рой, по словам самого автора, заимствован у греческого комедиографа 
Дифила. В прологе перед зрителями является персонифицированная 
звезда Арктур:

«Кто движет всем: людьми, морями, землями,
Тому в небесном царстве я согражданин.
Вы видите: звездой сияю яркою —
Светило, что восходит своевременно
Всегда и здесь и в небе. Имя мне – Арктур» [14, с. 513].

Как уже отмечалось выше, эта звезда была очень важным небесным 
календарным маркером. Её вечерний восход в феврале считался грозным 
явлением. Холодное море было неспокойным, часто бушевали штормы, 
и совершать плавания в это время было очень опасным и требовало из-
рядной храбрости.

По вине Арктура герои пьесы Плавта в самом начале терпят корабле-
крушение. В результате этого события в дальнейшем возникают различные 
недоразумения.

Благоприятное и неблагоприятное время для морских путешествий, 
как и Арктур, было связано с таким звёздным ориентиром как упомянутые 
Плеяды. Их заход утром, перед восходом Солнца (в начале ноября), сулил 
сильные бури. Об этом напоминал Гесиод:

«После того, как ужасная мощь Ориона погонит
С неба Плеяд, и падут они в мглисто-туманное море,
С яростной силою дуть начинают различные ветры.
На море темном не вздумай держать корабли в это время,
Не забывай о совете моем и работай на суше». 
[4, с. 619–623].



45

Художественная культура

В трагедии «Елена» Еврипида хор обращается к птицам:

«О, спутницы туч быстробежных,
Небесные птицы! Летите,
Где путь указуют Плеяды
И блеск Ориона ночного!
На бреге Еврота весёлом
Вы весть подадите селянам,
Что царь, победитель Приама,
В старинный свой дом возвратится» [9, с. 138].

Это место в трагедии всегда озадачивало исследователей. Ф. Ф. Зелин-
ский отметил: «подлинно ли знал Еврипид толк в небесных часах? Стихи 
из «Елены» 1489–90 заставляют в этом усомниться» [8, с. 480]. Тем не ме-
нее, трудно согласиться, что Еврипид был настолько не образован, чтобы 
не разбираться в простейших темах календарной астрономии. Содержа-
ние этого фрагмента заключается в том, что действие происходит зимой 
(«покинув дождливую зиму»), когда в южной стороне неба блестят звёзды 
Плеяд и созвездие Орион. На зимнее время птицы улетают в тёплые юж-
ные страны, т. е. в Африку. Именно об этом говорится в строчке об Орионе 
и Плеядах. Странность состоит в том, что хор, говорит о перелёте птиц 
на юг, но даёт им напутствие принести весть о «царе-победителе Приама» 
и падении Трои на берега Еврота (реки Эврот), в Спарту, т. е. на север. 
И всё же, повторим, что сложно допустить мысль о недостаточном уровне 
образованности драматурга в области наблюдательной астрономии. Ведь 
в древности жизнь любого человека, даже далёкого от научных занятий, 
подчинялась календарю (хозяйственному или культовому), который целиком 
базируется на астрономических наблюдениях. Ярчайшим примером тому яв-
ляются «Труды и дни» Гесиода, где подробно изложены сельскохозяйствен-
ные работы годового цикла с доскональным описанием астрономических 
календарных явлений. Также показателен пример роли календаря в жизни 
человека в «Царе Эдипе» Софокла. В диалоге пастуха и вестника (также 
пастуха) речь идёт о времени выпаса домашнего скота, обозначенного как 
«от весны до Арктура» [19, с. 45], то есть до утреннего восхода этой звез-
ды (13 сентября). Поскольку в греческих полисах были разные календари, 
то у жителей разных полисов при общении, например, при назначении 
времени встречи, возникала серьёзная трудность. Поэтому для подобных 
случаев пользовались всем понятным календарём, т. е. астрономическим. 
Уже по этой причине Еврипида нельзя обвинить в астрономической негра-
мотности и не исключено, что он подразумевал некое иносказание.

Неясности и неточности в описании небесных явлений побуждали схо-
лиастов к глубокому анализу и препарированию текстов драматургов. По-



46

Художественная культура

казательный пример содержится в схолиях к трагедии «Рес». В античности 
она приписывалась Еврипиду, но современная филологическая критика 
отвергает это мнение [10, с. 113]. Автор «Реса» остаётся неизвестным, 
а сама трагедия была написана, вероятно, в IV в. до н. э.

Сюжет автор заимствовал из десятой песни «Илиады». Действие про-
исходит ночью в поле, недалеко от греческого военного лагеря. В одной 
из сцен хор произносит слова:

«Заходят первые звёзды
И высокие небесные Плеяды,
А среди неба расположился Орёл» 
[22, p. 200. Пер. с древнегреческого А. Фесенко].

Схолиаст пытался основательно разобраться в этих строчках, обращаясь 
к мнению авторитетных учёных. «Кратет [из Пергама] говорит, что Еврипид 
ошибается относительно небесных явлений, потому что был ещё молод, 
когда поставил “Реса”. Потому что Плеяды не заходят, когда посреди неба 
располагается Орёл, “ведь под землёй тогда находится Козерог, а Орёл 
размещается над ним – говорит Кратет – так как при заходе Плеяд тогда над 
землёй находятся следующие созвездия: Телец, Близнецы, Рак, Лев, Дева, 
Весы, а под землёй: Скорпион, Стрелец, Козерог, Водолей, Рыбы, Овен”. 
Так об этих созвездиях говорит Кратет. Похоже, что в этом стихе употреблён 
двусмысленный оборот речи: так как Кратет полагал, что Еврипид говорит 
о том, что с первыми звёздами заходят и Плеяды. Но он не это имел в виду, 
а говорит о том, что скрываются первые звёзды, обозначающие время 
стражи, Плеяды же восходят. Иначе, почему он заходящие Плеяды назвал 
“небесными”? Поэтому ясно, что эти звёзды стражники делили на три про-
межутка времени: заход, восход и положение посередине неба. В самом 
деле, Пармениск говорит, что “первые звёзды” – это заходящие первые части 
Скорпиона, так их называли древние, потому что одновременно с ними на-
чинает заходить Волопас. Так, например, Клеострат Тенедосский, древний 
[астроном] сказал:

Но когда [уже] восемьдесят третий день остаётся
[На небе сияющий Арктофилакс, тогда первые звёзды]
Скорпиона падают в море одновременно с сиянием зари.

Пармениск приводит такой хороший пример: первыми, относительно 
восхода Плеяд заходят звёзды Скорпиона, “ибо, когда Еврипид говорит 
“и семизвёздные небесные Плеяды”, они тогда не заходят, а напротив 
поднимаются из-под земли над горизонтом”. Возможно, это должно 
быть так:



47

Художественная культура

…и семизвёздные
Плеяды [небесные],
которые, по отношению к нам, поднимаются на небо. О таком же 

положении говорит и Еврипид в своем описании явлений: “первые 
звёзды” приблизились к закату, а Плеяды восходят. Орёл же прибли-
зился к середине небосвода». [25, s. 292–293. Пер. с древнегреческого 
А. Фесенко].

Этот комментарий красноречиво демонстрирует, какой резонанс вызы-
вали подобные астрономические неясности и неточности в текстах драма-
тических сочинений. «Рес» в этом отношении не уникален.

Другим светилом, исключительно важным как в плане навигации, так 
и для культа, была звезда Сириус – самая яркая на всём небосводе. Не уди-
вительно, что и она нашла отражение в античной драматургии. В прологе 
«Ифигении в Авлиде» Еврипида речь идёт о Сириусе.

«Агамемнон:
(указывает старому рабу на небо)
Скажи, старик, какая там звезда
По небу катится?
Старый раб:
(смотрит на небо)
То Сириус, владыка,
Семи Плеяд созвездие настигла
И возле них небесный держит путь,
А что прошла, ей столько ж остаётся» [8, с. 32].

В этих строках много неясного. Дело в том, что Сириус находится 
на небе достаточно далеко от Плеяд. Поэтому предполагалось, что Еври-
пид по ошибке мог назвать так какую‑то другую звезду. Ф. Ф. Зелинский, 
который во многом отредактировал перевод И. Ф. Анненского, указы-
вал в комментарии к этому месту, что люди, знакомые с астрономией, 
ночью определяют время по положению хвоста Большой Медведицы 
или по созвездиям Зодиака. Еврипид упоминает Плеяды, по ним тоже 
можно определить время. Только причём тут Сириус? – задаётся вопро-
сом Зелинский. Ведь он находится далеко от Плеяд. Более того, до II в. 
до н. э. имена звёзд и созвездий ещё не были все прикреплены к своим 
нынешним носителям и, возможно, что Еврипид имел ввиду другую яркую 
звезду, скорее всего, Альдебаран [8, с. 480]. Итак, высказывались точки 
зрения, что Еврипид мог иметь в виду не сам Сириус, а звезду Альде-
баран, либо же он вообще был несведущ в астрономии. С последним 
предположением никак нельзя согласиться, что явствует из ряда других 



48

Художественная культура

дошедших до нас произведений Еврипида. С таким же успехом можно 
предположить, что речь идёт и о какой‑то планете. Но всё дело в том, что 
иногда вообще все звёзды, а не только самую яркую звезду неба в со-
звездии Большого Пса, называли «сириусами»! В подтверждение этого 
можно привести одно сообщение из компендиума Теона Смирнского: 
«Адраст говорит, что поэты вообще все звёзды называют «сириусами», 
как, например, Ивик:

…горя, как долгой ночью
жгучие, исполненные сиянием.

А некоторые так называют только единственную блестящую и яркую 
звезду. Так, например, Арат называет звезду Пса «пылающий жаром». 
И трагический поэт о какой‑то планете говорит:

«Что это за жгучая звезда пронеслась?»
[27, p. 202, пагинация 2. 
Пер. с древнегреческого А. Фесенко].

Какова же была дальнейшая судьба театральной астрономии? В IV в. 
до н. э., в меняющемся мире накануне походов Александра Македон-
ского и наступления новых реалий: политических, социальных и эсте-
тических метаморфоз эпохи эллинизма, изменился и театр. Трагедия 
отходит на второй план, теряется в тени комедии, выходящей на первые 
позиции, и постепенно угасает. А комедия отныне совершенно лишается 
социальной актуальности, как это было веком раньше. И, как следствие, 
в прошлое ушли и сценические философские рефлексии, а падение 
Западной Римской империи стало последней страницей истории ан-
тичного мира.

Тем не менее, спустя века, в Византии традиции античного театра были 
живы. Их усвоили кружки интеллектуалов, получившие название «театры» 
или «театры учёных». Философские диспуты воспринимались и протека-
ли как театральное зрелище на сцене. Часто такие действа проводились 
с участием певцов и музыкантов, сопровождавшими произнесение речей, 
декламацией, пением и музыкой. В таких «театрах» происходили, в том 
числе, и астрономические дискуссии [12, с. 17–27].

Однако, при всех взлётах и падениях театральной жизни, слава звёзд 
не закатилась. К этой теме обращались драматурги следующих столетий, 
потому что звёздное небо с глубокой древности является источником твор-
ческого вдохновения, катализатором научного познания мира, эталоном 
красоты (κόσμος), самой совершенной и неизменной из картин, которые 
когда‑либо видели глаза человека.



49

Художественная культура

Список литературы

1.	 Аполлодор. Мифологическая библиотека. Пер., изд., подгот. В. Г. Борухович. 
Ленинград: Наука, 1972. 215 с.

2.	 Аристофан. Комедии; Фрагменты / Пер. Адр. Пиотровского; Изд. Подгот. 
В. Н. Ярхо; Отв. Ред. М. Л. Гаспаров. Москва: Ладомир, Наука, 2000. 
1003 с.

3.	 Витрувий. Десять книг об архитектуре. Москва: Архитектура-С, 2006. 328 с.
4.	 Гесиод. Полное собрание текстов / Вступительная статья В. Н. Ярхо. Ком-

ментарии О. П. Цыбенко и В. Н. Ярхо. Москва: Лабиринт, 2001. 256 с.
5.	 Гигин. Астрономия. Пер. с латин., [примеч.] и коммент. А. И. Рубана; Вступ. 

ст. А. В. Петрова. Санкт-Петербург: Алетейя, 1997. 220 с.
6.	 Головня В. В. История античного театра. Москва: Искусство, 1972. 399 с.
7.	 Гомер. Илиада. Пер. др.-греч. Н. И. Гнедича. Санкт-Петербург: Азбука, 

Азбука-Аттикус, 2014. 608 с.
8.	 Еврипид. Драмы. Пер. И. Ф. Анненского. Под ред. и коммент. Ф. Ф. Зелинско-

го. Том III. Москва: Издание М. и С. Сабашниковых, 1921. 549 с.
9.	 Еврипид. Трагедии. В 2‑х т. Т. 2. Перев. Иннокентия Анненского / Изд. подгот. 

М. Л. Гаспаров, В. Н. Ярхо. Москва: Ладомир, Наука, 1999. 703 с.
10.	Егунов А. Н. Атрибуция и атетеза в классической филологии. // Древний мир 

и мы. Санкт-Петербург: Алетейя, 1997. С. 83–138.
11.	 Лукиан Самосатский. Сочинения. В 2 т. Т. 2 / Под общ. ред. А. И. Зайцева. 

Санкт-Петербург: Алетейя, 2001. 538 с.
12.	Медведев И. П. Византийский гуманизм XIV–XV вв. Санкт-Петербург: Але-

тейя, 1997. 340 с.
13.	Небо, наука, поэзия. Античные авторы о небесных светилах, об их именах, 

восходах, заходах и приметах погоды. / Под. Ред. Н. А. Федорова и П. В. Ще-
глова. Москва: Издательство МГУ, 1992. 208 с.

14.	Плавт. Комедии. Т. 2: Пер. с латин. / Коммент. И. Ульяновой. Москва: Ис-
кусство, 1987. 800 с.

15.	Плутарх. Исида и Осирис. Сост., подготовка и оформление С. И. Еремеев. 
Киев: УЦИММ-ПРЕСС, 1996. 250 с.

16.	Секст Эмпирик. Сочинения в двух томах. Общ. ред. А. Ф. Лосева. Пер. 
с древнегреч. Т. 2. Москва: Мысль, 1976. 421 с.

17.	Сенека. Трагедии. Пер. с латин. С. Ошерова / Коммент. Е. Рабинович. Мо-
сква: Искусство, 1991. 496 с.

18.	Скржинская М. В. Древнегреческие праздники в Элладе и Северном При-
черноморье. Санкт-Петербург: Алетейя, 2010. 464 с.

19.	Софокл. Драмы. В пер. Ф. Ф. Зелинского; Изд. подгот. М. Л. Гаспаров, 
В. Н. Ярхо. Москва: Наука, 1990. 605 с.

20.	Эсхил. Трагедии. Пер. с древнегреч. Коммент. Н. Подземской. М., Искусство. 
1978. 368 с.



50

Художественная культура

21.	C. Plini Secundi Naturalis historiae libri XXXVII. Vol. III. Lib. XVI–XXII. 
Ed. Ludovicus Ianus. Lipsiae: sumptibus et typus B. G. Teubneri, 1878.

22.	Euripides. Ed. by T. E. Page, E. Capps, W. H. D. Rouse. With an English 
translation by Arthur S. Way. In four volumes. Vol. I. – London: William Heinemann: 
New York: G. P. Putnamʼs, 1930.

23.	Eusebii Pamphili Praeparanionis Euangelicae libri XV. Ed. F. A. Heinichen, 
Tomus II. Lipsiae, 1843. 480 p.

24.	L. Annaei Senecae. Tragoediae. Lipsiae, 1835.
25.	Mette H. J. Sphairopoiia. Munchen, 1936.
26.	Scholia Graeca in Aristophanem. Cum prolegomenis grammaticorum, varietate 

lectionis optimorum codicum integra ceterorum selecta, annotatione criticorum 
item selecta cui sua quaedam inseruit Fr. Dübner. Paris, 1855.

27.	Theonis Smyrnaei Platonoci Liber de astronomia cum sereni fragmento. Textum 
primus edidit, latine vertit. Descriptionibus geometricis, dissertatione et notis 
illustravit Th. Martin. Parisiis, 1849.


