
5

ТЕОРИЯ И ИСТОРИЯ КУЛЬТУРЫТЕОРИЯ И ИСТОРИЯ КУЛЬТУРЫ

ОТРАЖЕНИЕ КАРТИНЫ МИРА 
В КОМПОЗИЦИОННЫХ ПРИЕМАХ 
САДОВО-ПАРКОВОЙ КУЛЬТУРЫ

УДК 71

http://doi.org/10.2441/2310-1679-2024-253-5-14

Елена Амирановна ЛУПИНА,
соискатель кафедры культурологии, 
Московский государственный институт культуры, 
Химки, Московская область, Российская Федерация; 
директор Центрального парка культуры и отдыха им. М. Горького,
Москва, Российская Федерация,  
e-mail: official@park-gorkogo.com

Аннотация. Главная цель статьи состоит в установлении влияния представлений 
о природе и мире на устройство садово-паркового пространства. Автор подчеркивает, 
что чаще всего садово-парковая культура рассматривается через призму стиля эпохи 
или актуальной сферы экономики и политики. Однако подобный подход не всегда дает 
возможность понять логику и особенности композиционных схем, применяемых при 
устройстве парка. Трансформация картины мира, изменение представления о месте 
человека в окружающей его среде, о его соразмерности миру находили выражение 
в создаваемых им пространствах. Начиная с Древнего мира, в статье прослеживается 
трансформация представлений о взаимоотношениях человека и природы и их воз-
действие на приемы и композицию паркового пространства. В заключении делается 
вывод о том, что именно картина мира выступает детерминантой как в организации 
жизненного пространства, так и способов отражения действительности (религия, 
наука и искусство). Таким образом, формирование стиля эпохи, а, следовательно, 
и принципов формирования садово-паркового пространства, в данном случае, де-
терминировано взаимоотношениями человека и природы, а история садово-парковой 
культуры можно трактовать как последовательную смену типов пространств.

Ключевые слова: картина мира, садово-парковая культура, стиль, композици-
онные приемы, пейзажный и регулярный парк.

Для цитирования: Лупина Е. А. Отражение картины мира в композиционных прие-
мах садово-парковой культуры // Культура и образование: научно-информационный 
журнал вузов культуры и искусств. 2024. №2 (53). С. 5–14. http://doi.org/10.2441/2310-
1679-2024-253-5-14

REFLECTION OF THE WORLDVIEW IN THE 
COMPOSITIONAL TECHNIQUES OF LANDSCAPE CULTURE
Elena A. Lupina,  
Applicant at the Department of Cultural Studies,  
Moscow State Institute of Culture, 



6

Теория и история культуры

Khimki, Moscow region, Russian Federation; 
Director of M. Gorky Central Park of Culture and Recreation  
Moscow, Russian Federation,  
e-mail: official@park-gorkogo.com

Abstract. The main purpose of the article is to establish the influence of ideas about nature 
and the world on the structure of the garden and park space. The author emphasizes 
that landscape gardening is most often viewed through the prism of the style of the 
era or the actual sphere of economics and politics. However, such an approach does 
not always make it possible to understand the logic and features of the compositional 
schemes used in the design of the park. The transformation of the worldview, the change 
in the idea of a person’s place in his environment, his proportionality to the world found 
expression in the spaces he created. Since the Ancient World, the article traces the 
transformation of ideas about the relationship between man and nature and their impact 
on the techniques and composition of park space. In conclusion, it is concluded that it 
is the picture of the world that acts as a determinant in the organization living space, 
as well as ways of reflecting reality (religion, science and art). Thus, the formation of 
the style of the epoch, and, consequently, the principles of the formation of landscape 
space, in this case, is determined by the relationship between man and nature, and the 
history of landscape culture can be interpreted as a consistent change of types of spaces.

Keywords: world view, landscape culture, style, compositional techniques, landscape 
and regular park.

For citation: Lupina E. A. Reflection of the worldview in the compositional techniques 
of landscape culture. Culture and Education: Scientific and Informational Journal 
of Universities of Culture and Arts. 2024, no. 2 (53), pp. 5–14. (In Russ.). http://doi.
org/10.2441/2310-1679-2024-253-5-14

Доминирующими тенденциями при рассмотрении садово-парковой куль-
туры выступают либо стилистические, либо экономически-политические 
особенности эпохи. Безусловно, экономические факторы влияют на ис-
пользуемые технологии и техническую оснащенность парка, а художествен-
ные направления на используемые мастерами стилевые формы. Однако 
не всегда существует возможность точно верифицировать стиль эпохи: 
так, начиная с ХVII в., в художественной культуре сосуществует сразу не-
сколько стилей, что может привести к невозможности отнесения того или 
иного парка к конкретному стилю (например, созданные А. Ленотром парки 
некоторые исследователи относят к барокко, но есть и те, кто рассматривает 
их в контексте классицизма) [3]. Кроме того, некоторые стили, например, 
конструктивизм, вообще не нашли отражения в садово-парковой культуре. 
Таким образом, ориентация лишь на указанные обстоятельства и условия – 
экономика и стиль – не всегда позволяют дать адекватную оценку компо-
зиционных схем парка и свидетельствуют, что теоретическая основа для 
анализа паркового пространства и критериев стилистических особенностей 
до сих пор не сформирована.

Поскольку парковое пространство выступает как целокупность, состоящая 
из взаимосвязанных и взаимодействующих компонентов (природа, архи-
тектурные сооружения, люди), его рассмотрение необходимо проводить, 
опираясь на актуальную ему научную парадигму и картину мира.



7

Теория и история культуры

Так, при характеристике сада раннехристианского периода необходимо 
отметить, что предметом рефлексии выступает не только природа Бога 
и человека, но и формируются представления об Эдемском саде. В книге 
Бытия описано его местоположение на востоке, куда был поселен первый 
человек. Более того, указывается, что в обязанности человека входило 
ухаживать за садом и возделывать его, т. е. сад показан как место, где про-
исходит рост и трансформация. В тексте Святого Писания Эдемский сад 
может трактоваться:

–	 как рай (с др.-евр. «закрытый сад»), т. е. совершенное место, место 
защищенное, где отсутствуют боль и страдание;

–	 как символ чистоты и невинности;
–	 как пространство, где возможно непосредственное общение с Богом, 

который в библейском тексте предстает в качестве садовника.
Изгнание человека из Эдема, утрата им невинности и гармоничного сосу-

ществования с окружающим миром рождают в нем сожаление и ощущение 
отчуждения, мечту о возвращении в рай.

В Библии есть упоминания и о других садах (в частности, Гефсиманском, 
символизирующим как предательство, так и прощение, Садовой гробни-
це, где, согласно Новому Завету, был погребен и воскрес Иисус Христос, 
поэтому она олицетворяет надежду на новую жизнь), но главным из них, 
безусловно, выступает Эдемский как символ возвращения утраченной гар-
монии и связи с Богом. Более того, в книге пророка Исайи содержится ме-
тафорическое предсказание, что в будущем пустыня как место бесплодия 
превратится в плодородное поле, следовательно, речь идет об обретении 
утраченного человеком рая [6].

Эту же религиозную составляющую, иногда присутствующую неявно, 
необходимо обнаруживать и при анализе садов Древнего мира. Как прави-
ло, при описании сада перечисляются элементы композиции и растения, 
но не всегда прослеживается их взаимосвязь и символика. Безусловно, 
до нашего времени дошло не так много информации и составить целостное 
представление о садово-парковой культуре того времени крайне сложно. 
Результаты археологических раскопок доказывают, что первые образцы 
сада можно обнаружить в Древнем Египте, где начали высаживать деревья, 
скрываясь под их кроной в поисках тени и прохлады. Благодаря К. Р. Лепси-
усу в Тель-Эль-Амарне был обнаружен высеченный на камне план сада, 
созданный в период Среднего царства. Сад был небольших размеров, 
неизвестно, был ли он связан с дворцом фараона.

Однако о садах напоминают и гипостильные залы древнеегипетских 
храмов, сходство тесно поставленных колонн с деревьями подчеркивали 
и капители, оформленные в виде закрытого или распустившегося лотоса. 
До нас дошли сведения и о том, что центральную улицу Ахетатона с обеих 
сторон украшали высаженные пальмы. Таким образом, это была древ-



8

Теория и история культуры

нейшая аллея (из известных нам), которая впоследствии использовалась 
в качестве композиционного приема ландшафтными мастерами.

Известны данные и о садах в Месопотамии, например, заложенный Сар-
гоном II парк возле Харсабада. Так, царь Ассирии Тиглатпалассар I писал: 
«Я взял с собою и посадил здесь, в садах моей страны, кедры из завоеван-
ных мною стран; в царствование моих предшественников их не разводили 
у нас. Я перенес также с собой много ценных садовых растений, которые 
не встречались в моей стране. Я развел их в садах Ассирии» [1, с. 267].

Первыми парки стали разбивать персы. Помимо роскошных розовых садов, 
которые располагались возле жилищ вельмож, здесь возникает еще один тип 
парка, располагавшийся в удалении. На его территории возводились особен-
ные постройки, предназначенные для временного проживания, здесь всегда 
имелся источник воды, произрастали многочисленные растения, что и дало 
название этому типа парка – «парадиз» (от греч. paradeisos – сад). К ним часто 
примыкали и «звериные сады», которые использовались для охоты, поэтому 
их заселяли дикими животными (кабанами, львами, барсами и др.). Одним 
из самых известных был парадиз Кира-младшего во Фригии: правитель зало-
жил огромный парк, где проживали не только дикие животные, но устраива-
лись и смотры войска, и празднества, произрастали необычные для данной 
территории растения. Благодаря этому парку происходит нивелирование 
понятия жилища как автономного строения, оно должно было стать одним 
из элементов «парадиза», «райского сада». Дошедшие до нашего времени 
древние персидские ковры дают представление о доминировании в парках 
регулярной планировки, о разбивке сада на несколько частей и отсутствии 
единого композиционного замысла. Функционально парки и сады Персии 
можно разделить на несколько групп, среди которых масштабами и декором 
отличались сады при виллах вельмож и дворцово-парковые комплексы.

Описание висячих садов Семирамиды в Древнем Вавилоне можно встре-
тить у античных историков (Диодор, Страбон, Геродот). В результате ар-
хеологических раскопок было обнаружено множество кирпичных столбов, 
которые поддерживали мощное перекрытие. Исследователи выдвигают 
предположение, что именно на них и располагались знаменитые сады. 
Известно, что и других странах Древнего мира (Египте, Греции, Риме) устра-
ивали «висячие» сады, располагая их на крышах домов [7].

О значимости садово-парковой культуры писали и античные авторы, 
в частности, Гиппократ, указывающий на взаимосвязь человека, его характе-
ра и природного окружения. В связи с этим, не должно вызывать удивление 
устройство Академии Платона в посвященном герою Академу общественном 
саду, школы Аристотеля недалеко от храма Аполлона Ликея, в связи с чем, 
школа получила еще одно название – «школа прогуливающихся», и напи-
сание Феофрастом, преемником Аристотеля, «Исследования о растениях» 
и «Причин растений». Известно, что Александр Македонский привозил 



9

Теория и история культуры

Аристотелю из разных мест многочисленные растения, создавая для своего 
учителя подобие ботанического сада, одного из первых в истории. Здесь, 
помимо растений, находилась и скульптура, которая традиционно с периода 
классики украшала улицы Афин [5].

Таким образом, сады в древнегреческой культуре занимали важное ме-
сто, но они были небольшими, часто располагались в атриуме жилого дома. 
Кроме того, для создания в доме небольших природных зон использовались 
цветы и небольшие кустарники, посаженные в кадки.

Основоположником древнеримского садового искусства, бесспорно, вы-
ступает Лициний Лукулл, имевший большой сад, как в столице, так и в заго-
родной вилле в Баях. По его примеру общественные сады («villa publica») 
создают Юлий Цезарь и Меценат (известно, что их устраивали для бед-
нейших жителей Древнего Рима). В период же поздней республики, когда 
римлянами были покорены многие государства, происходит изменение 
в функциональном назначении виллы: если в предшествующий период она, 
как правило, должна была приносить пользу (на ее территории распола-
гались многочисленные хозяйственные постройки), то теперь ее главную 
цель видят в том, чтобы дарить удовольствие и наслаждение.

Именно в Древнем Риме появились первые теплицы, где произрастали 
розы. Потребность в них была огромна, поскольку в этот период существо-
вал обычай спать на розовых лепестках (известно, например, так спал 
Цицерон, добавляя к розам еще и фиалки). Огромные корабли из Пестума 
и Египта доставляли в Рим эти цветы, но их было недостаточно. Практика 
искусственного выращивания растений получила в Риме широкое распро-
странение (например, популярностью пользовались тепличные ящики для 
дынь, horti pensilies) и способствовала развитию садоводства.

В императорский период Древнего Рима парадизы, подобно Киру-млад-
шему, устраивали Нерон (как часть Золотого дворца) и Адриан (недалеко 
от Тиволи, куда он не только привозил произведения искусства, но и пы-
тался воспроизвести значимые для него места, например, аллеи Лицея 
и Академии). Древнеримские мастера при разбивке сада использовали тот 
набор конструктивных элементов, который применяется и сегодня (крытые 
галереи, перголы, скульптурные элементы, фонтаны и пр.). Кроме того, 
учитывался рельеф местности – средней и нижней части Апеннинского 
полуострова присуща гористость, – в садах часто встречаются террасы, 
пандусы и различные варианты лестниц. Подобный тип сада в дальнейшем 
получит название «итальянский». Однако, как и понятия «французский» 
или «английский» тип парка, оно достаточно условно, но при этом точно 
передает композиционные принципы сада.

Благодаря раскопкам в Помпеях было установлено, что небольшие сады, 
по подобию древнегреческих, устраивали в атриумах жилищ и незнатные 
римляне.



10

Теория и история культуры

При сопоставлении принципов устройства садов в Древней Греции 
и Древнем Рима можно выявить разные тенденции, которые тесно связа-
ны с восприятием природы: если в первом случае просматривается стрем-
ление гармоничного соединения архитектуры и природного ландшафта, 
то во втором необходимо отметить противоположение природной среды 
и геометризированных и четких форм построек.

Таким образом, большая часть используемых и  сегодня приемов 
в садово-парковой культуре была сформирована в период античности. 
В этот же период происходит и расширение видов садов: от небольших, 
устраивавшихся в частных домах, до масштабных, где природная среда 
соединена с искусственными сооружениями.

Известно, что в раннее Средневековье сады обустраивали и Карл Ве-
ликий, и Людовик Благочестивый, сады были неотъемлемым компонен-
том любого монастыря, украшая как внутренний двор, так и прилегающую 
территорию. Именно монастырские сады отличались большим типовым 
разнообразием, поскольку с течением времени католическая церковь пре-
вратилась в крупнейшего земельного феодала. Здесь находились не только 
традиционные огороды и плодовые сады, но и аптекарские огороды (при 
многих монастырях располагались больницы), виноградники (монахи за-
нимались производством вина, и рождение шампанского в ХVII в. связано 
с именем монаха-бенедиктинца Пьера Периньона).

А. Лефевр отмечал, что «средневековым садам, от шестого до пятнад-
цатого столетия, недоставало перспективы и величия; это были большей 
или меньшей величины четырехугольники, разделенные на гряды кустов 
или довольно обыкновенных цветов и иногда соединявшиеся на круглой 
площадке» [4, с. 49]. Приведенная характеристика объяснима ограниченно-
стью территории города или монастыря, поскольку средневековая культура 
развивалась в четко очерченном крепостной стеной пространстве. Узкие 
улочки, небольшие по площади дома, вынужденные для ее увеличения 
расти вверх, и даже площади перед кафедральными соборами напоми-
нают, скорее, несколько расширенные паперти. При подобной планировке 
и сады должны были уменьшиться в размерах, но средневековые мастера 
продолжили развивать садовое искусство, добившись огромного прогресса 
в выведении тех или иных растений.

Итак, особенностью садово-парковой культуры в Средневековье было 
соединение христианской и варварской традиций. В связи с этим и все 
основные компоненты парка имели как бы двойную символику, связанную 
с обоими источниками. Так, пересечение дорожек в виде креста символи-
зировали, безусловно, мученическую смерть Христа, а лабиринт, столь 
часто используемый средневековыми садовыми мастерами, олицетворял 
противоречия, которые возникают у человека, отошедшего от истинной веры. 
Упоминавшая роза символизировала не только Деву Марию, но из герман-



11

Теория и история культуры

ских саг известно, что она росла на языческих капищах и местах жертвопри-
ношений. Более того, в раю у розы не было шипов, но после грехопадения 
Адама и Евы и изгнания их из рая, шипы появились в качестве напоми-
нания об этом событии. Необходимо отметить и появление в этот период 
в арабском мире ботанического сада как особого типа садово-парковой 
культуры. Арабские ученые, сохранившие научные знания эпохи антично-
сти, продолжили развивать ботанику (так, ученый Ибн-аль-Байтар описал 
более 14 тыс. растений).

В ренессансной Италии, имевшей торговые отношения с разными ре-
гионами, появляется немало готовых вкладывать деньги в произведения 
искусства, благоустройство городов и возведение вилл и дворцов состоя-
тельных людей. Сады вокруг вилл продолжают традиции «итальянского» 
сада, сформированные еще в период Др. Рима (например, вилла Медичи 
во Фьезоле, сады Боболи при палаццо Питти): террасное расположение, 
регулярная планировка, отсутствие доминирующей оси, водоемы и фонтаны. 
В этот период начинают формироваться и региональные отличия: так, сады 
Тосканы, преимущественно светские, отличались от тех, что устраивались 
в Лацио (например, сады виллы д’Эсте) или Венето, где проявилось влияние 
Палладио и его школы. Особенностью архитектурных проектов Палладио 
(в частности, знаменитая вилла Ротонда в Виченце) выступает желание 
вписать виллу в естественный пейзаж, без разбивки вокруг парка.

В это время происходят изменения в социально-политической сфере, 
что нашло отражение и в композиции садов и парков. Сложившаяся ие-
рархичность общества начала ограничивать свободу человека, поэтому 
и при планировке парка одним из основных структурных элементов начала 
выступать центральная ось, пересекавшая под прямым углом террасы. 
В силу этого садово-парковое пространство членится на две части, одной 
из которых становится разбиваемый на нижней террасе партер, второй 
выступает центральная ось.

Накопленный за десятилетия опыт в садово-парковом искусстве при-
водит к необходимости его осмысления на теоретическом уровне, что 
и было сделано Л. Альберти в «10 книгах о зодчестве», где он уделил 
много внимания теории разбивки садов и парков. Кроме того, именно он 
является одним из первых ренессансных теоретиков, пересмотревших 
отношение к градостроительству. Он выступал за открытые городские 
пространства, разработал рекомендации по соотношению ширины улиц 
и высоты, находящихся вокруг зданий. Эти представления в итальянской 
архитектуре формировались постепенно, но уже в ХVI в. при проектирова-
нии улиц и площадей градостроители стремились соединить их в единую 
открытую систему.

В более позднее время обнаружим размышления об устройстве садов 
и их значении в работах философов ХVII вв. (в частности, у Ф. Бэкона).



12

Теория и история культуры

Главным результатом культуры барокко следует считать формирование 
представления об изменчивости природы (в любых ее вариантах, в том числе, 
и природы человека) и мира, о его нестабильности и контрастности, о зависи-
мости человека – микромира от окружающего его пространства – макромира. 
«Искусство барокко, прежде всего, стремится осмыслить драматизм проис-
ходящего, крушение сформированных Возрождением идеалов с их опорой 
на веру в мощь разума и величие человека. Это был тот исторический момент, 
когда уже исчезает присущий эпохе Возрождения оптимизм» [9, с. 44]. Одним 
из способов осмысления происходящего становится игра, а, следовательно, 
и театральность, которым свойственны аллегоризм и символизм.

В ХVII в. лидерство в паркостроении от Италии перешло к Франции, 
благодаря А. Ленотру, который является автором самых известных парков 
этого периода (дворец Во-ле-Виконт, Версаль и др.). На формирование 
«французского» типа парка оказали воздействие, с одной стороны, средне-
вековые традиции, проявлявшиеся, прежде всего, в интересе к деталям при 
устройстве сада, с другой стороны, абсолютизм посредством парка должен 
был демонстрировать свои возможности и богатство, поэтому ориентиром 
выступили папские сады и парки. В отличие от Италии, где разбивкой парков 
занимались архитекторы или фонтанных дел мастера, во Франции же появи-
лись династии специалистов по садово-парковому искусству. То есть лишь 
в этот период во Франции появляется профессия садового дел мастера.

Отличительной чертой французских и итальянских садов заключалась 
и в природной среде, рельефе местности: если Италии свойственна гористость, 
поэтому здесь использовалось террасное расположение и отсутствие осевой 
доминанты, то во Франции преобладают равнина и леса, в связи с чем при-
сутствует четко выраженная центральная ось, как бы задающая направление 
движения всей композиции. Воздействие на развитие садово-паркового искус-
ства оказало и барокко, проявившееся в придании кронам деревьев причуд-
ливых форм, использовании зеркальных поверхностей не только в интерьере, 
но и парках, – разных по размеру бассейнов, окруженных каменными декора-
тивными бордюрами, напоминающими рамы, причудливых узоров цветников.

Таким образом, французский парк рубежа ХVI–ХVII вв. призван удивлять 
и веселить посетителей, ему свойственна неожиданность. Так, где‑то присут-
ствовало искусственное эхо, повторявшее произносимые слова, а стоящие 
нимфы вдруг удивляли пением, красивый голос раздавался как будто с неба.

В эпоху Просвещения на смену «французскому» парку приходит пей-
зажный парк, который активно развивался в Англии (например, парк Стоу, 
Риджент-парк и др.). Данный этап развития садово-парковой культуры связан 
с несколькими обстоятельствами, главными из которых выступает ориентация 
на античность и натурфилософские идеи. Кроме того, активное развитие 
производства во второй половине ХVIII – начале ХIХ вв. приводит к усилению 
оппозиции «природное – искусственное, или технологическое». Немаловажное 



13

Теория и история культуры

значение для формирование садово-парковой эстетики в этот период имела 
и живопись, в частности, К. Лоррен, Н. Пуссен, Г. Робер и др., благодаря твор-
честву которых происходит трансформация представлений о природе. Все 
перечисленные факторы и приводят в итоге приводят к появлению пейзажного 
парка, который лишается единого центра, приобретая полицентричность. Его 
композиция напоминает последовательно разворачиваемые перед посетите-
лем живописные пейзажи, где присутствует чередование планов (в различных 
сочетаниях переднего, среднего и заднего планов) и игра световоздушной 
перспективы, а колоннады или аллеи выступают своего рода рамой для ка-
ждой из таких «картин». Подобная планировка отличается фрагментарностью, 
но постоянная смена видов символизирует многообразие мира. Этому типу 
парка несвойственны прямые линии, поскольку они фактически отсутствуют 
в естественной природе (эти принципы были сформированы в творчестве 
У. Кента, который и считается основоположником типа пейзажного парка).

Поворотным моментом в паркостроении становится деятельность Ф. Ло 
Олмстеда, который отстаивал идею о доступности общественных про-
странств в городе всем слоям населения. Одним из первых его проектов 
становится Центральный парк в Нью-Йорке («Greensward»), где он стре-
мился реализовать идею по сохранению естественности участка среди 
застроенного городского пространства, все архитектурные сооружения были 
оттенены природным окружением. В отличие от английского типа парка, где 
основным принципом выступает проектирование романтического пейзажа, 
Олмстед исходит из идеи сохранения естественности природного участка, 
и желания продемонстрировать его с наиболее выгодных точек зрения. Это 
было реализовано им при создании заповедника в Йосемитской долине. 
Вся деятельность Олмстеда была направлена на сохранение природной 
среды: он высказал эту идею еще в 1864 г., но только в 1916 г. была создана 
Служба национальных парков США.

Таким образом, парк есть отражение актуальной картины мира, именно 
этим можно объяснить его адаптивность, несмотря на небольшой набор ком-
позиционных компонентов (аллеи, фонтаны, различные виды архитектурных 
построек (беседки, павильоны), водоемы). В каждую из историко-культурных 
эпох сад демонстрирует возможности и достижения человека в освоении 
природы, отношения к ней. Именно мировосприятие выступает детерминан-
той как в организации жизненного пространства, так и способов отражения 
действительности (религия, наука и искусство). Трансформация картины 
мира, изменение представления о месте человека в окружающей его среде, 
о его соразмерности миру находили выражение в создаваемых им про-
странствах. Одной их основ для композиций садово-парковых пространств 
выступали философские сочинения и труды по научно-естественным дис-
циплинам, где давалась целостная, системная трактовка устройства мира 
и отношений «человек – природа» и «человек – общество». Описываемые 



14

Теория и история культуры

в них взаимосвязи находили отражение в создаваемых человеком садах 
и парках, при этом каждый раз мастеру было необходимо найти новые ком-
позиционные схемы. То есть формирование стиля эпохи, а, следовательно, 
и принципов формирования садово-паркового пространства, в данном слу-
чае, детерминировано взаимоотношениями человека и природы, а история 
садово-парковой культуры можно трактовать как последовательную смену 
типов пространств.

Список литературы

1.	 Верзилин Н. Сады и парки мира. Ленинград: Детская литература, 1964. 580 с.
2.	 Гачев Г. Национальные образы мира. Космо-Психо-Логос. Москва: Прогресс, 

1995. 480 с.
3.	 Дормидонтова В. В., Белкина Т. Л. Садово-парковое пространство как худо-

жественная интерпретация научной картины мира // Вестник КГУ им. Н. А. Не-
красова, 2010. № 3. С. 81–88.

4.	 Лефевр А. Парки и сады. Санкт-Петербург: Издание Товарищества «Обще-
ственная польза», 1871. 306 с.

5.	 Месяц С. В. Природа // Античная философия: энциклопедический словарь. 
Москва: Прогресс-Традиция, 2008. С. 616–624.

6.	 Ошеров С. А. Найти язык эпохи. От архаического Рима до русского Сере-
бряного века. Москва: Аграф, 2001. 336 с.

7.	 Рандхава М. Сады через века. – Сокр. пер. с англ. Л. Д. Арданиковой. Москва: 
Знание, 1981. 320 с.

8.	 Регель А. Художественные сады: Историко-дидактический очерк. Санкт-
Петербург: Издание Г. Б. Винклер, 1896. 444 с.

9.	 Синявина Н. В. Барокко как перекресток смыслов и пространство 
метаморфоз (часть 1) // Вестник Московского государственного университета 
культуры и искусств. 2023, № 3 (113). С. 40–50.


