
5

КУЛЬТУРНЫЕ ПРОЦЕССЫ КУЛЬТУРНЫЕ ПРОЦЕССЫ 
И ЯВЛЕНИЯИ ЯВЛЕНИЯ

КОНЦЕПЦИЯ ЭЛЛИНИЗМА 
Г. П. ЧИСТЯКОВА И НАСЛЕДИЕ 
РУССКОГО МОДЕРНА

УДК 7.01 

http://doi.org/10.2441/2310-1679-2023-148-5-16

Александр Викторович МАРКОВ,
доктор филологических наук, профессор, 
Российский государственный гуманитарный университет, 
Москва, Российская Федерация, e-mail: markovius@gmail.com

Аннотация: Георгий Чистяков, русский богослов, филолог и культуролог, пред-
ложил оригинальную концепцию эллинистической эпохи, продолжающую метод 
Аристида Доватура и полемически заостренную. Доказывается, что эта кон-
цепция, в которой эллинизм представлялся как сложная эволюция культурных 
парадигм, а отдельные деятели оказывались внутри этих поворотных времен, 
была способом иначе осмыслить опыт европейского и русского модерна, отойти 
от просопографического подхода и рассказа об отдельных достижениях и по-
нять структурные закономерности развития культуры. В этом смысле эллинизм 
был понят им как предварение христианской культуры призвания (миссии), не 
зависящей от прежних проявлений индивидуального таланта. Данная концепция 
рассмотрена в контексте русских (С. С. Аверинцев, М. Л. Гаспаров) и мировых 
(Мишель Фуко, Лео Штраус) теорий эллинистической эпохи как противоречивого 
сочетания миметического и индивидуалистического принципов. Корни этой кон-
цепции найдены в раннем художественном творчестве Чистякова, зависимом 
эстетически от русского идеалистического символизма. Показана продуктив-
ность этой концепции для осмысления закономерностей развития культуры в 
переходную эпоху.

Ключевые слова: Георгий Чистяков, эллинизм, русский модерн, классическая 
филология, богословие культуры, эволюция культуры, факторы развития куль-
туры, переходная эпоха.

Для цитирования: Марков А. В. Концепция эллинизма Г. П. Чистякова и наследие 
русского модерна // Культура и образование: научно-информационный журнал 
вузов культуры и искусств. 2023. №1 (48). С. 5–16. http://doi.org/10.2441/2310-1679-
2023-148-5-16

THE CONCEPT OF HELLENISM BY GEORGY CHISTYAKOV AND 
THE HERITAGE OF RUSSIAN MODERNISM
Alexander V. MARKOV, DSc in Philology, Professor, Russian State University 
for the Humanities, Moscow, Russian Federation, e-mail: markovius@gmail.com



6

Культурные процессы и явления

Георгий Петрович Чистяков (1953–2007), русский филолог, историк куль-
туры, богослов и общественный деятель, был в 1990-е и 2000-е годы ши-
роко вовлечен в дискуссии о соотношении разных культурных проектов; 
особенно после того, как он стал в 1993 г. священником Русской Право-
славной Церкви. По сути, он предлагал говорить о наложении различных 
культурных моделей, ни одна из которых, включая модели религиозного 
консерватизма и ангажированности, не являются полными и способными 
произвести снятие всех предыдущих моделей. Искомый идеал христианс-
кой культуры оказывался прежде всего императивным, а не идейным, ко-
торый можно сблизить с социально ориентированным христианством, где 
литургическое творчество и социальное служение прямо вытекают одно 
из другого [7], но и этим определением он не будет исчерпываться. В лю-
бом случае продуктивность его позиции последовательной христианской 
критики социальных порядков и обычаев признана отечественной юриди-
ческой мыслью [2].

Контекстуализация мысли Г. П. Чистякова идет в современных исследо-
ваниях по нескольким направлениям: сближение его позиции богословско-
го анализа многообразия культур с научной программой Г. С. Померанца 
и З. Н. Миркиной [5], указание на участие в переносе лучших достижений 
западной богословской мысли ХХ века на русскую почву, что сближает его 
с Н. Л. Трауберг [6], наконец, анализ создания им дискуссионных площадок 
религиозно-общественного взаимодействия [3]. Все эти контекстуализации 
продуктивны, но они имеют в виду скорее определенные срезы ситуаций, 
чем эволюцию мысли Чистякова. 

Abstract: Georgy Chistyakov, Russian theologian, philologist and culturologist, proposed 
an original concept of the Hellenistic era, continuing the method of Aristid Dovatur, and 
polemically sharpened. I prove that this concept, in which Hellenism was presented 
as a complex evolution of cultural paradigms, and individual fi gures found themselves 
inside these turning times, was a way to comprehend the experience of European and 
Russian modernity in a diff erent way, move away from the prosopographic approach and 
the narrative of individual achievements and understand the structural patterns of the 
development of culture. In this sense, Hellenism was understood by him as a foretaste 
of the Christian culture of vocation (mission), independent of the previous manifestations 
of individual talent. This concept I put in the context of Russian (S. S. Averintsev, 
M. L. Gasparov) and world (Michel Foucault, Leo Strauss) theories of the Hellenistic 
era as a contradictory combination of mimetic and individualistic principles. The roots 
of this concept I fi nd in the early artistic work of Chistyakov, aesthetically dependent on 
Russian idealistic symbolism. I prove the productivity of this concept for understanding 
the patterns of cultural development in the transitional era is shown.

Keywords: Georgy Chistyakov, Hellenism, Russian modernism, classical philology, 
theology of culture, evolution of culture, factors of cultural development, transitional era.

For citation: Markov A. V. The concept of Hellenism by Georgy Chistyakov and the 
heritage of Russian modernism. Culture and Education: Scientifi c and Informational 
Journal of Universities of Culture and Arts. 2023, no. 1 (48), Pp. 5–16. (In Russ.). http://
doi.org/10.2441/2310-1679-2023-148-5-16



7

Культурные процессы и явления

Изучение сюжетов эволюции мысли Чистякова может стать приоритет-
ной задачей, учитывая, в частности, созданный наследниками официаль-
ный памятный сайт (https://chistiakov.ru). Один из таких сюжетов – скры-
тый спор между Чистяковым и Б. Ахмадулиной о культурном переломе 
на переходе от античности к христианству – уже рассмотрен в науке [4]. 
В настоящей статье рассматривается другой вопрос: как такая культурная 
программа была подготовлена предшествующими профессиональными 
занятиями Чистякова как историка-антиковеда и как знатока европейского 
и русского модерна. Конечно, мы выбираем только один сюжет из мно-
гих, не анализируя многочисленные достижения Чистякова как библеиста, 
медиевиста (он, бесспорно, был одним из крупнейших в России знатоков 
поэтической и музыкальной культуры западного Средневековья), историка 
христианских возрождений на Западе в XIX и XX веке – точнее, затрагива-
ем здесь последнюю тему по касательной в связи с предложенной Чистя-
ковым концепцией эллинизма. 

Вообще Чистяков часто сам стирал грань между филологией и твор-
чеством, как это делали любимые им эллинистические поэты, начиная 
от выражений вроде «Тибулл блестяще знаком с гомеровской поэзией» 
[8, c. 67] – хотя можно быть только отлично знакомым и блестяще пишу-
щим, но не блестяще знакомым, равно как видел в филологических заня-
тиях создание некоторой модели, мысленного образа, который при других 
условиях стал бы самостоятельным творчеством: «Я давно не пишу сти-
хов, а читаю поэтов минувшего (А. К. Толстого, Майкова, К. Р., Никитина, 
Сурикова и Дрожжина) и у них нахожу то, что мог написать сам, если б 
только имел дарование» [8, c. 161]. В этой статье мы разберемся, поче-
му именно христианство стало для него разрешением этого узла и тупика 
симулякров, мысленных образов творчества и переходом к настоящему 
риторическому и социальному творчеству. 

Работы Г. П. Чистякова по классической филологии равняются прежде 
всего на идеал, созданный ленинградским филологом А. И. Доватуром. 
Тексты античных историков тогда рассматриваются не просто как свиде-
тельства, а как определенные порядки высказываний, способы организо-
вывать материал. Но в отличие от более привычного нам анализа дискур-
сов, выявляющего идеологические импликации в способе исторического 
повествования, здесь выяснялось, не что есть у данного античного исто-
рика, а чего нет и быть не может. Для характеристики Фукидида важно не 
то, как он организовывал повествование, а как у него стало невозможно то, 
что было возможно у Геродота. 

Сам Чистяков усвоил этот подход в том числе жизнестроительно: в за-
метках 1974 года он указывал, что «увесистый труд которого вряд ли что-
либо может сказать сегодня читателю, даже самому любознательному» 
[8, c. 138]; иначе говоря, может определяться только отрицательно. Это 



8

Культурные процессы и явления

невероятно противоречит тому отношению к Фукидиду как центральному 
политическому мыслителю, показывающему типы политики и границы «ре-
альной политики», которое сложилось в западной политической мысли, и 
венцом чего стали труды Лео Штрауса. Вообще Чистяков воспринял ле-
нинградскую школу классической филологии и жизненно: например, сфор-
мировавшийся в блокаду страх жителей Ленинграда перед обрушением 
подворотен после артобстрелов, о котором говорил Доватур [8, c. 202], 
перешел у Чистякова в иррациональный страх в переходах московского 
метро [8, c. 124]. 

Такой скуки отсутствия при этом для Чистякова в музыке, где возмож-
на легкомысленность, и эта легкомысленность для нашего автора была 
процедурной: от создания музыки до ее исполнения и комментирования, 
на всех этапах полного цикла производства должна быть примесь такой 
легкомысленности [8, c. 142]. Чистяков не только рассуждает об этом, но 
даже литературно показывает, какой она должна быть, например, во фра-
зе: «Случай глуп необычайно, а в памяти застрял. Я, надо полагать, мог 
быть неплохим капельмейстером во времена Монтеверди, но они б все 
пьянствовали у меня как черти» [8, c. 142]. Рифма в этой фразе оказыва-
ется такой легкомысленной игрой, которая не нужна для уточнения сооб-
щения, но только для того, чтобы вообразить, откуда берется искусство, 
вообразить рождение искусства из случайных обстоятельств жизни. Таким 
образом, музыкальная стихия оказывается паллиативным решением, но 
в целом как классический, так и эллинистический период развития и исто-
рии, и историографии оказываются местом необходимости, а не легкомыс-
лия. Только христианство меняет ситуацию, показывая, что как жертва, так 
и участие в творчестве добровольны – не случайно предшественниками 
христианства Чистяков часто называл Горация и других римских поэтов, с 
их добровольным литературным проектом, который хотя и отвечал общим 
задачам развития римской культуры, но был решен ими так, что никак не 
выводится из этих задач. 

Чистяков в целом продолжил традицию Доватура – узнавать, что имен-
но возможно у какого историка, и уже на втором этапе проверять достовер-
ность или недостоверность сообщения. Но при этом он, работая с таким 
автором эллинизма, как Павсаний [8, c. 39-40], выяснял, как именно ор-
ганизовано у Павсания личное наблюдение. Понять границы личного на-
блюдения трудно, так как Павсаний мог перенести в текст и чужое личное 
наблюдение, ничем не отличающееся от его по стилю – реальные отличия 
по стилю видны, где он указывает технические подробности, вроде состо-
яния дороги, заимствованные у других авторов, писавших именно сухим 
стилем инструкции для путешественника. Тогда как личные наблюдения 
одинаково живые и заинтересованные; и поэтому единственный способ 
вычленить, какие наблюдения принадлежат лично Павсанию – это указать 



9

Культурные процессы и явления

на его спор с письменными источниками, есть ли сообщение, что они ус-
тарели. Тем самым Чистяков сталкивается с важнейшей проблемой элли-
низма: живость и наглядность описания не так важна для характеристики 
авторской программы, как способ отношения к фактам (включая мифоло-
гические описания) и стремление что-то новое сделать в области фактов, 
в области способа их сбора и способа бытования. Тем самым то, что мы 
привыкли считать личным и творческим, принадлежит общему порядку 
эпохи, а собственная заслуга эллинистического автора – в создании свое-
го критерия достоверности, как мы можем убедиться в достоверности 
действительности. 

Римские поэты для Чистякова тоже создают свой критерий: например, 
смерть для Горация всегда достоверна как часть опыта, а бессмертие до-
стоверно как часть литературы, и поэтому он и создает тот режим разгово-
ра о смерти и бессмертии, который может быть востребован христианской 
культурой. Гораций, согласно Чистякову, спорил со стоической теорией 
золотого века, признавая эпикурейское представление о хаотическом и 
малоприятном начальном состоянии века [8, c. 63]. Чистяков не отмеча-
ет, была ли эта стоическая теория космогонической, вообще о границах 
применения в Риме стоицизма и эпикурейства он ничего не говорит. Но по 
сути Гораций для него переизобретает мифы, чтобы они говорили о genius 
loci, о божках садов, которые только и могут быть посредниками между 
смертными и бессмертными, и тем самым примирить с фактом того, что 
смерть всех настигнет. 

Именно такой вопрос, как вычленить отдельные авторские программы 
и позиции в эллинистическую эпоху, в которую господствует единый идеал 
живости и наглядности, своеобразного античного рококо, стал вопросом 
статьи Г. П. Чистякова «Эллинистический Музейон». В этой работе он от-
казался от привычного перечисления самых ярких имен, в духе Каллимах 
сделал то-то и повлиял на тех-то; и пытается как раз применить метод До-
ватура, показать и тех менее известных ученых и писателей эллинизма, 
после которых что-то стало невозможно. Если исследователи античной 
историографии без труда выстраивают линии Геродот – Фукидид – Ксе-
нофонт, то исследователи эллинизма говорят чаще о талантливых лю-
дях и кружках, об эпиграммах друг на друга и о литературном процессе 
Александрии или Антиохии, представляя спор Каллимаха и Аполлония 
Родосского примерно так же, как мы привыкли изображать спор древних 
и новых во Франции или спор Ломоносова и Сумарокова (речь не о близ-
ком распределении убеждений или позиций, совсем нет, а о процедурной 
стороне, например, об орудиях полемики и попытках исключения оппо-
нента из литературы – здесь оказывается проще найти сходство, но пос-
ле статьи Чистякова любое такое сходство оказывается поверхностным). 
Нашему автору нужно было найти иногда менее прославленные, но не 



10

Культурные процессы и явления

менее важные для общей конструкции развития эллинистических жанров 
имена, которые и определяли, что возможно, и почему о таких-то мифах 
или фактах нужно рассказывать именно так, а так уже рассказывать не-
льзя; почему можно применять эти инструменты, а другие инструменты 
уже неприменимы. 

Если о Каллимахе все слышали, то, например, о его ученике Филос-
тефане Киренском знают только специалисты. Но Чистяков показал, 
что именно этот автор сделал шаг, важнейший для развития не толь-
ко поэтических жанров эллинизма, но и вообще отношения к фактам в 
различных жанрах, был важен для пересборки жанров. «Таким образом 
становится ясно, что Филостефан не просто пытался дать рационализи-
рованный вариант мифа, как это нередко делал Павсаний, но опирался 
при этом на какие-то источники, четко отражавшие древнюю традицию» 
[8, c. 50]. Тогда граница между жанрами проходит не между поэзией и 
прозой, а между созданием компендиумов, к которым относится и труд 
Павсания, и поиском оригинальных данных, которые и являются доста-
точным основанием утверждать, что миф был таким, а не другим. Можно 
это сопоставить, соответственно, с погружением в сюжет и с исследо-
ванием начальных механизмов сюжета; но важнее то, что литература 
оказывалась пересобрана как способ достоверно говорить о происхо-
дящем. Авторское начинание, как мы уже говорили, тогда и есть убеди-
тельность достоверности. 

Такой пересборкой наследия ради более достоверного его представле-
ния объясняется, конечно, и очерк в этой же статье о другом ученике Кал-
лимаха, Гермиппе Смирнском [8, c. 50]. Простое перечисление тех «фак-
тов», которые Гермипп собрал в своих «Жизнеописаниях философов», 
позволило бы нам говорить о нем как о представителе желтой прессы, со-
бирающим самые скандальные и сенсационные сведения о философах. 
Но Чистяков комментирует это неожиданным образом: «Гермипп собира-
ет о философах главным образом порочащие их сведения, но при этом 
концентрирует в своем труде огромный материал и использует надеж-
ные источники» [8, c. 50. Понятно, что о надежности источников, которые 
мы не можем проверить независимыми текстовыми или материальными 
свидетельствами, говорить не приходится. Поэтому приведенную фразу 
можно понимать только одним способом: эти сведения имели основание 
в характере философов, в частности, в их любви к материальному миру. 
Далее как преимущество Гермиппа Чистяков видит, что он с уважением 
относился к перипатетической традиции, не выставлял их в неприглядном 
виде, а значит, в чем-то подражал их систематизаторской работе, таксо-
номическому обращению с данными о философах и философских шко-
лах. Ценностное конвертируется в таком случае в инструментальное. Тем 
самым и оказывается, что пересборка слухов создает достоверность не 



11

Культурные процессы и явления

как убедительность отдельного сообщения, а что после прежних историков 
что-то становится невозможным, и возможным остается в основном только 
достоверное систематизаторство. 

Исходя из того, что только систематизаторство в ходе эволюции элли-
нистической историографии осталось не просто самым желанным, но и са-
мым достоверным, Чистяков говорит о знаменитом Эратосфене, вспоми-
ная его прозвище бета, второй по алфавиту, поясняя это так, что «несмот-
ря на свой энциклопедизм, во всех науках он занимал второе место» [8, 
c. 51]. Понятно, что в этой фразе есть точка зрения самих александрийцев 
и ориентированная на александрийцев: явно, что всегда именно вторым, 
а не первым и не третьим или четвертым он мог оказываться в сравнении 
с александрийцами, а не в общем зачете. Но затем вдруг оказывается, что 
это прозвище специфицирует Эратосфена не внутри александрийской на-
уки, но как представителя александрийской науки вообще: 

Следует иметь в виду, что это прозвище вовсе не указывает на заурядность пи-
сателя, оно лишь подчеркивает позицию Эратосфена как представителя алексан-
дрийской науки: ученый должен собирать и систематизировать факты, извлекать 
из небытия то, что было известно древним авторам, а затем забыто, и, наконец, 
исправлять ошибки своих предшественников в надежде на то, что в дальнейшем 
кто-то исправит его самого [8, c. 51].

В этой фразе получается, что быть бетой – это не занимать второе 
место в соревновании по качеству или интенсивности работы, но испол-
нять некоторый функционал беты, функционал следования за другими, 
причем многообразного, от исправления их ошибок до систематизации 
их данных. Это работа филолога; но не просто филолога, а отвечающе-
го за полный цикл литературного производства, включая принятие из-
дательских решений. Тем самым оценка заслуг совпадает до неразли-
чимости с порядком институциональной организации эллинистического 
книгоиздания. 

Так же и Полемон Пергамский характеризуется как крупнейший ученый, 
автор того, что Чистяков называет «дорожники», а я бы назвал – обходные 
листы. 

Во-первых, Полемон считает, что о событии можно говорить как о действительно 
имевшем место только в том случае, если о нем сохранились такие свидетель-
ства, как сооружения, вещи и надписи или особые ритуалы. Сообщениям своих 
предшественников при этом Полемон, по-видимому, не доверяет. Во-вторых, что 
вообще в высшей степени типично для историографии эпохи III–II в. до н. э., он не 
видит разницы между фактами важными и второстепенными [8, c. 55].



12

Культурные процессы и явления

Перед нами юридический подход: необходимо больше одного свидете-
ля. И именно множественность свидетельств блокирует оценку из какой-то 
одной точки, оценка создается самими вещами. Эту оценку Чистяков на-
зывает почему-то логической, говоря о Кратете: «Теория четырех частей 
света у Кратета основывается, без сомнения, не на известных к его време-
ни географических фактах, а на сугубо логических построениях» [8, c. 56]. 
Я бы сказал, океано-логических, разделив дефисом. Но до этого Чистяков 
говорил, как типы склонения Кратет впервые стал выделять по косвен-
ным падежам, иначе говоря, логика – это достраивание парадигмы, что 
мы бы могли назвать интуицией формы, которая полностью совпадает с 
интуицией фактичности. Когда становятся невозможны многие прежние 
тактики в историографии, а всякое письмо одинаково живо, тогда собс-
твенный характер письма и оказывается парадигматическим, встроенным 
в готовую парадигму и потому сообщающим о юридической или логичес-
кой фактичности. 

В разговоре о бете, заметим, Чистяков полемизирует с Аверинце-
вым, который видел в перестановке субъекта и объекта подражания спе-
цифику семиотических смещений ранневизантийской литературы, когда 
меняются в том числе представления о власти, управлении и религии 
(то есть те представления, которые и формируют, по Мишелю Фуко, 
эпистему, стратегию познания и действия). Именно тогда, по Аверинце-
ву, император может сравниваться со статуей, человек может подражать 
произведению искусства и тем самым оказываться вторичным в отно-
шении к произведению искусства [1, с. 48]. Для Аверинцева, мысливше-
го, с одной стороны, в рамках трудов П. А. Флоренского о собственном 
семиотическом запасе средневекового искусства и ритуала, а с другой 
стороны – в рамках исследования «моделирующих систем» тогдашним 
структурализмом, это была семиотическая революция, которая и изме-
нила идеи, связанные с властью, собственностью и природой правле-
ния. Но Чистяков указывает на Антигона из Кариста, который как раз 
соединил в своем лице институциональную организацию заслуг и оцен-
ку заслуг. Этот житель Пергама известен только специалистам, но он 
был универсалом в области производства скульптур: «Сам скульптор, 
он пишет главным образом о скульптурах и художниках, собирает текс-
ты надписей» [8, c. 53]. И как раз Антигон из Кариста сравнивал живых 
людей со скульптурами:

Судя по фрагментам, Антигон не ограничивался сообщением биографических све-
дений о том или ином философе, он стремился обратить внимание читателя на ха-
рактерные, по его мнению, черты в философских воззрениях каждого. Причем за-
дачу эту он реализовывал как скульптор: Ликона, который, как известно, прекрасно 
излагал свои взгляды в устной форме, но очень плохо писал, Антигон сравнивает с 



13

Культурные процессы и явления

атлетом, у которого уши прибиты, а кожа намаслена; рассказывая о Полемоне, под-
черкивает, что тот никогда не изменялся в лице; относительно Менедема замечает, 
что его натуру | хорошо отражает статуя, поставленная ему в Эретрии на старом 
стадионе [8, c. 53–54].

Скульптура в таком изложении изложения оказывается конечной точкой 
всех отсылок. Дело не в том, что Антигон использует для сравнений извес-
тную ему область искусства; но проясняется, что скульптура и позволяет 
сказать о характере философа непротиворечиво, как бы довершить его 
характер, сделать его более ощутимым, содействовать его проявлению. 
Можно усмотреть в этом как раз работу философа над собой (опять же 
по Фуко), но можно и спецификацию искусства и материализацию самих 
условий признания чего-то искусством. 

Таким образом, эллинистическая невозможность чего-либо, кроме сис-
тематизации, в конце концов совпадает с систематизацией всех аффектов 
человека, внешних и внутренних, в единой морфологии порыва. Чистяков 
и завершает статью об эволюции эллинистической ученой культуры указа-
нием, что философов эллинизма интересовал порыв, в котором весь внут-
ренний мир человека, и этот порыв в статуе Лаокоона [8, c. 59]. Порыв – 
это и чувство мига, и чувство целостной формы; и они находятся в си-
туации взаимного оспаривания, а не взаимной поддержки. Так концепция 
эллинизма достигает у Чистякова своего предела, после которого можно 
принять только взаимную поддержку христиан как следующий шаг в раз-
витии культуры. 

Мы не можем не увидеть в этой концепции, кроме некоторых паралле-
лей с ценностно окрашенным систематизаторством М. Л. Гаспарова (свя-
щенник Георгий Чистяков повлиял на предсмертное обращение М. Л. Гас-
парова в христианство), и наследие одного раннего художественного 
произведения Г. П. Чистякова. Его «Меандры», с подзаголовком «Фантас-
тическая поэма», представляет собой вариацию «Симфонии № 2. Драма-
тической» Андрея Белого, с большим количеством цитат и полуцитат из 
Гофмана. В этом смысле Чистяков продолжает и Белого, и Флоренского, 
так же пытавшегося писать в духе «Симфоний» Андрея Белого. Сюжет 
поэмы прост как никогда: возникновение в ходе ученых занятий в Мос-
кве двойников. Герой поэмы расщепляется на нескольких персонажей: 
Молодой Поэт, Бесполое существо, модный юноша, Молодой философ 
(или: странный философ). Но затем остаются только два alter ego героя: 
Бесполое существо, которое занимается филологическими изысканиями, 
и Молодой поэт, который влюблен в Сирингу, нимфу, рассыпающую над 
городом меандры, иначе говоря, открывавшую некоторую вдохновенную 
сторону античности. Молодой поэт – трагикомический влюбленный, а Бес-
полое существо – педант, ученик Доватура. Молодой поэт при этом любит 



14

Культурные процессы и явления

Соловьева (и Лосева) и вдохновляется его трудами и культурной памятью 
о нем в том числе в понимании символики Москвы: 

«Меандры?!» – воскликнул Молодой поэт, ступив на башенку Моссельпрома и, за-
качавшись над Арбатской площадью: «Меандры», – повторил он рассеянно и сига-
нул куда-то к Консерватории… [8, c. 112].

Это прямая отсылка к хождению Владимира Соловьева по крышам 
Москвы в «Симфонии» Андрея Белого. Но известно по мемуарным свиде-
тельствам самого Чистякова, что Доватур Соловьева не любил и говорил, 
что в Ленинграде «продолжение Владимира Соловьева» [8, c. 205] в ака-
демической среде невозможно и недопустимо. Доватур пренебрежительно 
называл Лосева и Аверинцева «Московские пророки» [8, c. 201]. Во второй 
редакции поэмы появился Лосев как genius loci, покоритель Москвы. Но 
в конце поэмы Молодой поэт оказался разорван по велению Аполлона, 
вероятно, ревнующего его к Сиринге и меандрам, чистой игре, и оказал-
ся литературным персонажем, наподобие Патрокла, тогда как Бесполое 
существо и стало литературоведом. Таким образом, тупик эллинистичес-
кой или модернистской поэзии, вроде бы, при всей общей живописности 
и живости эпохи только и создающей единственную достоверность, вы-
ражается в таком разрывании, порыве, который разрывает самого поэта. 
А литературоведение оказывается способом принять фактичность как не 
связанную с личными судьбами и тем самым по-христиански освободиться 
от власти судьбы. Чистяков как раз утверждал в исследованиях эллиниз-
ма, что фактичность пластики, ее достоверность была полностью обосно-
вана Павсанием: 

Так, например, благодаря описанию Павсания удалось установить, что статуя Гер-
меса, найденная в 1877 году во время раскопок в Олимпии, является подлинной 
работой Праксителя [8, c. 83].

В поэме «Меандры» этому соответствуют слова Старого Учителя по 
имени Аристей, т. е. А. И. Доватура, об археологе Эрнсте Курциусе (1814–
1896), который как раз руководил этими раскопками, но в научной статье 
не назван по имени: 

Вы всегда должны помнить, что никто не знает, где его ждут и гибель, и слава! 
А потом: Курциус, умирая, воскликнул: «Какие колонны!» У нас с Вами есть эта 
возможность, поэтому мы должны чувствовать себя бесконечно счастливыми 
[8, c. 119].



15

Культурные процессы и явления

Почему Курциуса можно было назвать в поэме, но нельзя – в научной 
(точнее, научно-популярной) статье? Именно потому, что в поэме мы еще 
имеем дело с мифами личного творчества и личной симпатии, тогда как 
в научно-популярной работе мы прослеживаем, каким образом эллинис-
тическая культура обосновывает свою просопографию как просто инстру-
мент достоверности, как в небытие уходят имена, которые помнит только 
филолог, такой как Доватур или сам Чистяков. 

Проведенное исследование позволяет сделать следующие выводы. 
В изучении эллинизма, опираясь на труды А. И. Доватура, Г. П. Чистяков 
произвел настоящую методологическую революцию. Он отказался от про-
сопографического и романизированного описания эллинизма как времени 
культурной эклектики и действия необычных личностей в разных сферах 
культурного производства и описал имманентное культурное производс-
тво, в котором фактичность и достоверность очень быстро одерживает 
победу над творческой самореализацией. Здесь в том числе ценностные 
предпочтения Доватура как строгого позитивистского антиковеда оказа-
лись частью метода. 

Опыт написания художественных произведений в стилистике рус-
ского модерна также помог Чистякову лучше понять отношение между 
фактичностью и стилистической изысканностью в эллинистической 
культуре – и при дальнейшем разборе трудов Чистякова про западных 
и русских символистов этот контекст следует учитывать. В целом он по-
казал, как именно фактичность в качестве горизонта эллинистического 
культурного производства привела к обоснованию христианской соли-
дарности на совсем других культурных и социальных основаниях, чем 
были в античных философиях и религиях эллинистической эпохи. Нам 
стало понятно частое у Г. П. Чистякова, в том числе и в выступлениях 
уже после принятия священнического сана, сближение Горация и христи-
анства, а также границы и культурологическая сущность его программы 
социально ориентированного христианства, на которой он настаивал до 
самой своей кончины. 

Список литературы

1. Аверинцев С. С. Поэтика ранневизантийской литературы. Москва : Наука. 
1977. 360 с. 

2. Беспалько В. Г. Библейские стандарты уголовно-правовой защиты сирот от 
преступных посягательств (по материалам Моисеева Пятикнижия) // Про-
тиводействие преступлениям, совершаемым несовершеннолетними : ма-
териалы Международной научно-практической конференции (Москва, 13 
февраля 2015 г.) / под ред. А.И. Бастрыкина. Москва : ЮНИТИ-ДАНА, 2015. 
С. 180–184.



16

Культурные процессы и явления

3. Колымагин Б. Ф. К вопросу о площадках для диалога церкви и общества // 
Вопросы культурологии. 2008. № 5. С. 73–75.

4. Марков А. В. «Пан» Врубеля, поэзия Ахмадулиной и культурологичес-
кий спор конца 1990-х годов // Территория новых возможностей. Вестник 
Владивостокского государственного университета экономики и сервиса. 
2020. Т. 12, № 2. С. 207–216.

5. Перельштейн Р. М. В сторону Померанца и Миркиной. О трех этапах духов-
ного пути // Вестник культурологии. 2020. № 1 (92). С. 187–204.

6. Седакова О. А. Европейская идея в русской культуре. Ее история и 
современность // Вестник Свято-Филаретовского института. 2013. № 7. 
С. 74–90.

7. Филоненко А. С. Богословие общения и евхаристическая антропология // 
Философия религии: альманах. 2011. С. 241–251.

8. Чистяков Г. П. Post Scriptum. Москва; Санкт-Петербург : Центр гуманитар-
ных инициатив, 2022. 432 с. 


