
72

Литературоведение

ИНТЕРПРЕТАЦИЯ ОБРАЗА ДЕРВИША  
В ПЬЕСЕ-СКАЗКЕ НИКОЛАЯ ГУМИЛЁВА 
«ДИТЯ АЛЛАХА»

УДК 821.161.1

http://doi.org/10.24412/2310-1679-2022-245-72-82

Марина Львовна РЕЙСНЕР, 
доктор филологических наук, профессор, Институт стран Азии и Африки 
Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова, Москва, 
Россия. ORCID: 0000-0002-0592-6334; e-mail: marinareys@iaas.msu.ru 

Татьяна Александровна КОШЕМЧУК, 
доктор филологических наук, профессор кафедры иностранных языков 
и культуры речи Санкт-Петербургского государственного аграрного 
университета, Санкт-Петербург, Россия. 
ORCID: 0000-0003-4606-2525, e-mail: koshemchukt@mail.ru 

Аннотация: Статья посвящена выяснению генетических истоков двоякой 
интерпретации образа дервиша в пьесе-сказке Н. Гумилёва «Дитя Алла-
ха». Присутствие в ней восточных — арабских и персидских — персонажей, 
композиционных и тематических компонентов побуждает к выяснению их 
истоков. В качестве одного из ключевых персонажей пьесы поэт выбрал  
Дервиша. В финале дервишем, который «изменил свое служенье», назван еще 
один персонаж — Гафиз. Исследование показывает, что оба варианта интер-
претации дервиша, как и сам образ, Н. Гумилёв заимствовал из персидской 
классической поэзии, конкретнее из религиозно-мистической лирики, сфор-
мировавшейся в литературной практике мусульманских мистиков — суфиев. 
Первый тип них восходит к назидательной поэзии, в которой дервиш, нищий 
мудрец и отшельник, служит эталоном поведения. Другой тип — «неимущий 
гуляка», «пьяный дервиш» (по Гумилёву), имеет иносказательное толкование 
и связан с представлением о познании Бога через экстатическое состояние 
единения с Ним. Результаты анализа подтверждают не только незауряд-
ную способность Н. Гумилёва творчески синтезировать элементы «чужих» 
поэтических традиций, но и его глубокое, чисто научное проникновение  
в их суть. Соединяя два образа дервишей персидской суфийской традиции  
в сюжете пьесы, описывая гармонические отношения двух героев, русский поэт, 
обладавший даром проникновения в различные религиозные миры, выразил 
свой идеал мудрости как поэтического служения в соединении Бога и мира, 
истины и красоты. 

Ключевые слова: русская поэзия Серебряного века, Н. Гумилёв, дервишество, 
дервиш, персидская суфийская поэзия.

Для цитирования: Рейснер М.Л., Кошемчук Т.А. Интерпретация образа дервиша 
в пьесе-сказке Николая Гумилёва «Дитя Аллаха» // Культура и образование: 
научно-информационный журнал вузов культуры и искусств. 2022. № 2 (45).  
С. 72-82. http://doi.org/10.24412/2310-1679-2022-245-72-82



73

Литературоведение

INTERPRETATION OF THE IMAGE OF A DERVISH  
IN THE PLAY-TALE BY NIKOLAI GUMILYOV "CHILD OF ALLAH" 
Marina L. Reysner, Professor, D.Sc. in Philology, Institute of Asian  
and African studies Lomonosov Moscow State University, Moscow, Russia. 
ORCID: 0000-0002-0592-6334; e-mail: marinareys@iaas.msu.ru 
Tatyana A. Koshemchuk, D.Sc. in Philology, Professor at the 
Department of the Foreign Languages and Culture of Speech, the 
Saint-Petersburg State Agrarian University, Saint-Petersburg, Russia. 
ORCID: 0000-0003-4606-2525, e-mail: koshemchukt@mail.ru 

Abstract: The article is devoted to the analysis of the genetic origins of the dual 
interpretation of the image of the dervish in N. Gumilev's fairy tale play "The Child of 
Allah". The presence of oriental — Arabic and Persian — characters, compositional 
and thematic components in it encourages us to clarify their origins. The poet chose 
an ascetic Dervish as one of the key characters of the play. In the finale, another 
character, Hafiz, is named a dervish who "changed his ministry". The study shows 
that N. Gumilev borrowed both versions of the interpretation of the dervish, as well 
as the image itself, from Persian classical poetry, more specifically from religious and 
mystical lyrics formed in the literary practice of Muslim Sufi mystics. The first type 
of them goes back to edifying poetry, in which the dervish, a poor sage and hermit, 
serves as a standard of behavior. Another type — "poor reveller", "drunken dervish" 
(according to Gumilev), has an allegorical interpretation and is associated with the 
idea of knowing God through an ecstatic state of unity with Him. The results of the 
analysis confirm N. Gumilev's extraordinary ability to creatively synthesize elements of 
"alien" poetic traditions, but also his deep, purely scientific insight into their essence. 
Combining two images of the dervishes of the Persian Sufi tradition in the plot of the 
play, describing the harmonious relationship of the two heroes, the Russian poet, who 
had the gift of penetrating into various religious worlds, expressed his ideal of wisdom 
as a poetic service in uniting God and the world, truth and beauty.

Keywords: Russian poetry of the Silver Age, N. Gumilev, dervishness, dervish, Persian 
Sufi poetry.

For citation: Reysner M.L. Koshemchuk T.A.. Interpretation of the image of a dervish 
in the play-tale by Nikolai Gumilyov "Child of Allah". Culture and Education: Scientific 
Informational Journal for Universities of Culture and Arts. 2022. no. 2 (45). pp. 72-82. 
http://doi.org/10.24412/2310-1679-2022-245-72-82

Пьеса-сказка Н.С. Гумилёва «Дитя Аллаха» (1916) является одним 
из произведений поэта, в котором его интерес к мусульманскому Вос-
току — и арабскому, и персидскому – проявился в полной мере. Пьеса  
в стихах, названная «арабской сказкой», отсылает читателя к фольклору 
и книжному эпосу многих народов, из которых вырастают различные эле-
менты содержательного и композиционного плана, использованные рус-
ским поэтом. Это троекратное повторение действия (троекратное убий-
ство претендентов на любовь Пери), участие в сюжете волшебных пред-
метов (кольцо — магический перстень Соломона-Сулеймана) и мифи-
ческих существ (Пери, единорог, конь Калифа — потомок мифического 
скакуна Пророка, крылатая дева Эль-Анка), колдовство, ирреальные пер-
сонажи потустороннего мира (Искандер, убитые герои – Юноша-любовник 



74

Литературоведение

и Бедуин, Ангел, возвестивший посмертную судьбу Калифа). О фольклор-
но-сказочных источниках в этой пьесе свидетельствует и Картина вто-
рая, словно сделанная по модели бытовых повестушек «Тысячи и одной 
ночи» с участием городских персонажей (судья, старуха, пират, евнухи, 
шейх, придворный астролог). Таким образом, авторская пьеса-сказка отча-
сти напоминает стилизации под восточные образцы, вошедшие в моду  
в Европе в эпоху Романтизма, но в ней проявилось более глубокое знание 
персоязычной поэтической традиции, чем это было свойственно роман-
тической поэзии, в том числе и русской. Исследовательский интерес  
Н.С. Гумилёва к Востоку и Африке является общеизвестным фактом. Его 
знакомство с трудами востоковедов конца XIX — начала XX в. подтверж-
дено документально [7]. Благодаря обращению к «экзотическому» мате-
риалу появляется придуманное русским поэтом прихотливое сплете-
ние мотивов и образов восточной поэзии. Есть в пьесе явные и скрытые 
связи с арабской и особенно с персидской лирикой, достаточно вспом-
нить обмен стилизованными песнями-газелями между Гафизом и Пери.  
В своей газели Пери называет Гафиза «тайн язык, чудес оплот»: Н.С. Гуми-
лёв намекает на реальное почетное прозвище великого лирика, которого 
на его родине именовали «Язык тайн» (Lisan al-gayb), то есть познавший 
духовный мир, находящийся вне восприятия обычного человека.

Уже в начале сказки появляется персонаж, которого автор назвал Дер-
вишем. Поэт отводит ему в сюжете одну из ключевых ролей: Дервиш — про-
водник Пери по земному миру, способный проникнуть в потаенный смысл 
происходящих событий, объяснить их истинную суть и в конце концов при-
вести небесную деву к цели её странствия, в сад сладкоголосого певца 
Гафиза. Картина первая начинается молитвой Дервиша. Тема эта, обозна-
чаемая в персидской классической поэзии и поэтике религиозным терми-
ном tawhid («утверждение единства Божия») и содержащая хвалу Творцу 
мира, связана с идеей начала, в том числе и начала любого словесного 
произведения, созданного в рамках мусульманской традиции. Молитва 
Дервиша отсылает в том числе к стандартным интродукциям персидских 
классических поэм, начиная с «Шах-наме» Фирдоуси. Речь Дервиша — это 
дань общим правилам композиционной организации таких поэм:

Благословен Аллах, создавший
Солнцеворот с зимой и летом
И в мраке ночи указавший
Пути планетам и кометам,
Как блещет звездная дорога,
Где для проворного стрельца
Он выпускает козерога,
Овна и тучного тельца!



75

Литературоведение

Велик Аллах, создавший сушу
И океан вокруг создавший,
Мою колеблемую душу
Соблазнами не искушавший,
Я стар, я беден, я незнатен,
Но я люблю тебя, Аллах,
И мне не виден, мне не внятен
Мир, утопающий в грехах. [2, с. 52-53]

Сторонники метода аллегорического толкования Корана (ta’wil), к кото-
рым принадлежали не только мусульманские мистики — суфии, но также 
и шииты-исмаилиты, воспринимали всё мироздание как Священную книгу, 
нуждающуюся в интерпретации с целью понимания истинных основ Бытия, 
заложенных Творцом. Так, в одной из проповеднических касыд выдающе-
гося религиозного философа и поэта Насир-и Хосрова (1003/4–1077) можно 
найти величественную картину звездной ночи и сопутствующее ей толкова-
ние сотворенного мира как особого языка, на котором Бог говорит с людьми:

Лики этих светил мира на меня
Смотрели, словно бессонные глаза.
Ты сказал бы, каждое из них — посланник от Бога
К нам, и каждый луч их подобен посланию. 
Всё это — языки Бога, отрок!
Явления мира в этих языках словно слова.
Услышит их речь лишь тот,
Кто разумом отверзнет слух сердца. [5, с. 362]

Однако земной мир описывается мистиками как обманчивый и полный 
соблазнов. Понимая призрачность и бренность дольнего мира, отшель-
ники считали его лишь бледным отражением мира горнего. На этих пози-
циях стоит и гумилёвский Дервиш, когда он общается к Творцу. 

В своей молитве Дервиш выражает любовь к Богу и говорит о своем 
уходе от суеты мирской, и это ещё одна отсылка к суфийской поэзии, как 
лирической, так и эпической. Образ Дервиша – мудреца, живущего вне 
мира, вне рамок обычной человеческой жизни — одна из устойчивых 
«масок» в поэзии мистиков-суфиев. Она выражает тип религиозного пове-
дения, обозначаемого словом «дервишество» и сформировавшего целое 
движение нищих странников, бродячих проповедников. Они посвящали 
жизнь познанию Бога и служению Ему, и в своих проповедях, в том числе 
и стихотворных, учили людей истинной любви к Всевышнему. Одоление 
земных страстей было главной целью предложенного ими Пути, назы-
ваемого tariqat, а одной из его примет было принципиальное нищенство.  



76

Литературоведение

Гумилёв, прекрасно знакомый с традициями дервишества, изучал их 
не только по книгам, но и в ходе своих экспедиций. Не случайно он вос-
произвел в своей пьесе собирательный образ неимущего, всеведущего  
и всецело устремленного к Богу старца («Я стар, я беден, я незнатен, 
/Но я люблю тебя, Аллах…»), направляющего все сюжетное движение пьесы.

Уже на первом этапе развития суфийской поэзии образ дервиша стано-
вится одним из этических ориентиров. В одной из своих газелей ‘Абдаллах 
Ансари (1006–1089), один из первых авторитетных персоязычных суфий-
ских теоретиков и поэтов, славословит дервишей как носителей воспитан-
ности, кротости, преданности, нравственной чистоты: 

Прекрасен тот час, когда в уединении встречаются дервиши,
От поминания Истины процветает достойное дело дервишей.
Они – нищие, идущие к небесам, неимущие, что живут, как ангелы,
Подобны водам Каусара и Замзама1 тайны дервишей.2 [3, с. 97])

В контексте приведенной цитаты дервиши существуют в едином семан-
тическом поле с «нищими» и «неимущими», в то же время подчеркивается 
их обладание сокровенным знанием, сравнимым с водами райских источ-
ников. Их прямая связь с божественным миром подчеркнута сравнением  
с ангелами и утверждением, что облик их светозарен («[исходят] от чистого 
света Преславного лучи дервишей» [3, с. 97]). 

В ранней персидской суфийской лирике образ дервиша присутствует 
не только непосредственно, но и ассоциативно. Дервиш оказывается 
созвучным образу суфийского аскета и отшельника, обозначаемого араб-
ским термином‘arif, «познавший Истину», которая в контексте этой поэ-
зии синонимична Богу. Идеальными качествами, сходными с перечислен-
ными Ансари, наделяет достохвальных праведников-‘арифов ещё один 
представитель суфийской поэзии Баба Кухи Ширази (предположительно  
рубеж X – XI веков):

Они – постники нашего времени, они – столпники ночей,
Покорны они закону (шар‘) Мустафы (т.е. пророка Мухаммада).
Поскольку они стали нищими Величия,
Свободны они от гордыни и лицемерия.
Каждый их вздох наполнен Любовью,
Где бы они ни были, пребывают с Богом…
Словно солнце, они сияют днем,
Темной ночью их лики, словно луна. [1, с. 37–38]

¹ Каусар и Замзам – упоминаемые в Коране названия райских источников.
² Переводы оригинальных персидских текстов, если не указано иное, выполнены  

М.Л. Рейснер. 



77

Литературоведение

Эта сугубо назидательная линия в персидской суфийской лирике  
не прерывалась долгие века, хотя и не была в ней магистральной. В таких 
стихах обретала практическое воплощение и разрабатывалась концеп-
ция Совершенного человека (insan al-kamil), являвшаяся одной из основ 
религиозно-этического учения мусульманских мистиков. В этой связи ста-
новится понятным, почему дервиш в поэзии стоит выше, чем властелины 
и правители, великие исторические личности и легендарные герои. Доста-
точно обратиться к газели великого Хафиза (Гафиза, который стал одним 
из героев пьесы Гумилёва). Она перекликается с процитированным тек-
стом Ансари, углубляя и поясняя его. Газель начинается словами: «Сады 
вышнего рая – укромная обитель дервишей, // Источник величия — служе-
ние дервишам…» [6, с. 345–346]. В ней звучит и мотив сияния, исходящего 
от дервишей, перед которым меркнет дневное светило: 

То, благодаря чьему сиянию черное сердце превращается в золото — 
Эликсир, заключенный в общении с дервишами.
То, пред чем солнце слагает корону высокомерия — 
Высота, присущая величию дервишей.
Счастье, которое не тревожится из-за бедствия гибели – 
Попросту — послушай — это счастье дервишей!
Цари — это кибла1 надежд мира, однако
Причина тому — их рабство у престола дервишей. 

 	 (Перевод Н.И. Пригариной, Н.Ю. Чалисовой, М.А. Русанова) 

Эликсир – понятие алхимии, несущее здесь этический смысл: черные 
сердца, таящие злобу и порок, преображаются благодаря соприкоснове-
нию с высочайшей мудростью дервишей. Можно заключить, что дервиш 
как идеал человека принадлежит в равной мере и доктринальному уче-
нию суфиев, и персидской классической поэзии. Та часть ее тематиче-
ского репертуара, в которую органично вписан образ дервиша-отшель-
ника, сформировалась на основе одного из традиционных жанров араб-
ской и персидской поэзии, получившего название zuhdiyyat («аскетическая 
поэзия»). Еще не попав в орбиту религиозно-мистической литературы, 
этот жанр включал в себя размышления о положении человека в мире:  
о быстротечности жизни и переменчивости судьбы, о преходящей природе 
славы, богатства и власти, о равенстве всех людей перед лицом смерти, 
о человеческой натуре, ее пороках и добродетелях. Суфийские поэты-ди-
дактики противопоставили мирскому человеку с его слабостями и гре-
хами именно дервиша, который отвратился от мира, одолев его соблазны,  

¹ Кибла – направление на Мекку, куда обращают лицо мусульмане при совершении мо-
литвы. 



78

Литературоведение

а значит, и собственное несовершенство. Потому-то Хафиз противопо-
ставляет дервиша великим личностям прошлого:

Ни жизнь Хизра1 не может продлиться вечно, ни власть Искандера,
Не затевай ссору с подлым бренным миром, дервиш! [12, с. 392]

У Хафиза сказано: в мире всё, даже высшее, преходяще, и дервишу  
не стоит иметь с этим миром дела – ни в утверждении, ни даже в отри-
цании. Так и у Гумилёва: его Дервиш не спорит с миром и не ссорится —  
не отрицает его, он не замечает этот мир, где все не вечно, и мир, «утопа-
ющий в грехах» ему «невидим», «невнятен». Центр его бытия – только Бог. 

Однако уже в раннем суфизме и сопутствующем ему поэтическом слове 
звучала тема любви к Богу и в иной тональности – опьянения, восторга, 
экстаза любви, когда мистики открывали Бога в своей душе и в каждой 
сущности Бытия, в каждой частице мироздания. «Слава мне! О, как я 
велик!», «Я — Истинный [Бог]!»2 — выраженные подобным способом пере-
живания не могли обрести признания в нормативном исламе, звучали как 
богохульство для традиционного богопочитания (об этом см., например, 
[11, с. 45–47, 59–62; 10, с. 127–130]). Подобное страстное переживание 
Бога в единстве и гармонии со всем миром присуще другому герою Гуми-
лёва в той же пьесе. Это Гафиз, тоже дервиш, но с иными доминантными 
характеристиками. 

Как известно, язык любви и язык вина вошел в стихи поэтов-мистиков, 
и тема любви в персидской поэзии зазвучала своим вторым глубинным 
смыслом, выражающим богопознание [13]. Если любовь, двояко проявлен-
ная в жизни суфиев, могла быть направлена впрямую на Аллаха, помимо 
мира земного, то иная любовь иного мистика — таковым является Гафиз 
в пьесе Гумилева — устремлена к Аллаху через мир, в котором все гово-
рит о Нем, о Его премудрости и красоте. Об этой стороне мистической 
любви к Богу рассуждает знаток суфизма Аннемари Шиммель, характе-
ризуя мистический опыт одного из суфиев экстатического направления,  
Зу-н-Нуна: «В Коране говорится, что всякая тварь почитает Аллаха, все 
сущее возносит хвалу и благодарение Создателю на собственном языке, 
который может быть и человеческим голосом, и жужжанием пчелы, и запа-
хом цветка, а то и просто лисан ал-хал, “состоянием, говорящим само  
по себе”, т.е. обращенностью к Богу всего существа. Тварный мир, таким 

¹ Хизр (араб. Хидр, букв. «зелёный») – персонаж мусульманской мифологии, вобравший  
в себя черты разных, в том числе и доисламских мифологических героев. В коранических 
комментариях с ним ассоциируется безымянный «раб Аллаха», наставник Мусы (сура 18, «Пе-
щера»). В персидских сказаниях об Искандере Хизр сопровождает царя в поисках живой воды. 

² Эти экстатические восклицания принадлежат прославленным в суфийской агиографии 
подвижнику Абу Йазиду (Байазиду) Бистами (ум. 874) и мученику Абу Мансуру Халладжу 
(казнен 922).



79

Литературоведение

образом, имеет религиозную значимость – о которой ранние аскеты 
забыли, потому что считали его отвратительной завесой, отвлекающей их 
от Бога» [11, с. 44]. Такая любовь к Творцу мира, выраженная в поэтическом 
языке, и включает экстатическое переживание Бога и мира со всеми его 
радостями и дарами — это любовь опьяненного экстатического духовидца 
и поэта, славящего Аллаха со всем восторгом своей души. 

В русской поэзии мы не часто обнаружим подобные образы мудреца  
и святого: они как бы пребывают вне литературы — эстетической сферы  
по преимуществу, но в сфере духа. И в поэтических творениях святые ред-
кие гости, как, например, в ХIХ веке монах-летописец Пимен у А.С. Пушкина 
и св. Иоанн Дамаскин у А.К. Толстого или в ХХ столетии святой Серафим, 
герой поэмы М. Волошина. Старец Зосима, описанный Достоевским, один 
из значительных персонажей романа «Братья Карамазовы», есть образ 
уникальный и при этом трактуемый исследователями как неоднозначный. 
Иная картина в мусульманской культуре: дервиш (аналог русского свя-
того, а подчас и юродивого) естественно входит в поэзию, он неотъемлем  
от нее. И изображение дервиша Гумилёвым, вписавшееся не только в рус-
скую, но и в восточную традицию, не несет в себе той проблематичности, 
которую не может не создать для русского читателя образ святого, с тру-
дом вмещаемого в художественную форму, даже самую совершенную.

Достойно внимания, что в созвучии с персидскими представлениями, 
Гумилёв в своей пьесе «Дитя Аллаха» изображает две линии в облике 
и учении дервишей. В своей пьесе он, постигнув сущность дервишества 
через приобщение к суфийской традиции, своей творческой волей сое-
диняет два типа мудрости в гармоническое единство: два мудреца встре-
чаются, соединенные посланницей Аллаха Пери и ее земной судьбой, 
и в сцене их встречи аскет Дервиш, для Бога отвернувшийся от мира,  
и Гафиз, любящий для Бога каждую сущность мира, отдают дань уважения 
друг другу. В их столь разных духовных обликах, как было показано, глав-
ным и объединяющим началом является любовь к Аллаху. «Я люблю тебя, 
Аллах», — с этих слов Дервиша начинается духовная интрига пьесы. Вто-
рой дервиш, Гафиз, который «изменил свое служенье» («Я тоже дервиш, 
но давно / Я изменил свое служенье…»)1, также, появившись на страни-
цах пьесы (в третьей картине), прежде всего поет хвалебный гимн Аллаху  
и хвалу Солнцу, и ему вторят птицы в прекрасных стихах, столь же возвы-
шенных, как и хвала первого Дервиша:

¹ Можно сказать, что Гафиз у Гумилёва повторяет путь старца Халладжа, каким он пред-
стает в газелях великого поэта-мистика Фарид ад-Дина ‘Аттара (1145–1221). Ряд его газелей 
начитается с того, что «наш старец» «от порога мечети попал к виноторговцу» или «снес 
пожитки к виноторговцу» (см. [10, с. 124, 141]). Позже и персонаж «наш старец», и мотив сме-
ны локуса этим персонажем в качестве одного из вариантов начала газели прочно входят  
в жанровый канон. Есть подобная газель и у Хафиза (см. текст, перевод и комментарий [6,  
с. 151–156]). 



80

Литературоведение

Великий Хизр, отец садов,
В одеждах, как листва, зеленых,
Хранитель звонких родников,
Цветов и трав на пестрых склонах,
На мутно-белых небесах
Раскинул огненную ризу ...
Вот солнце! И судил Аллах
О солнце ликовать Гафизу. [2, с. 84]

Второй дервиш, Гафиз, соединил с любовью к Аллаху любовь к миру, 
к поэзии, к красоте, к Пери. Теперешнее служенье Гафиза Гумилев обо-
значает так: «Мои дары Творцу — вино, / Молитвы — песнь о наслаж-
денье». И в гумилёвской версии именно этот экстатический певец ока-
зывается более почтен духовно: Гафизу подчиняются мертвые, являясь  
по заклинаниям его «отточенной воли», именно Гафизу служит белый еди-
норог, символ чистоты и святости, ему принадлежит перстень Соломона. 
То есть главные духовные дары заслужены именно его новым служением, 
и лишь на время эти дары оказываются у Дервиша, которому поручено 
заботиться о Пери в ее земном пути. Дервиш приводит Пери к достойней-
шему на земле, заслужившему ее любовь, и ему, Гафизу, как и иным пре-
тендентам, предлагает испытание, но тут же признает его духовное пре-
восходство, поняв, что единорог и перстень возвратились от него к своему 
хозяину. Гафиз же готов смиренно покориться испытанию, предложенному 
Дервишем. Так в непоколебленной гармонии отношений двух признавших 
друг друга мудрецов в итоге все же первый, Дервиш, склоняется перед 
вторым, Гафизом: «Целую след твой на прощанье…». Так поэт Николай 
Гумилёв возвысил идею поэтического служения миру в лице дервиша, 
мудреца, поэта Гафиза. 

С помощью Гумилёва русскому читателю легче понять, о каких двух 
видах дервишества идет речь в персидской поэзии [8]. Первому образу 
соответствует мудрец, синонимичный «познавшему [Истину] мистику» 
(‘arif). Второй — «неимущий гуляка», опьяненный вином, то есть высшим 
знанием, постижением Истины и созерцанием её неизъяснимой красоты. 
Этот образ помещен в семантический круг целого ряда других (о них см. 
[9, с. 111–121]): так, это и завсегдатай кабаков, и обитатель квартала тру-
щоб — Харабата, то есть мудрец, который самой своей манерой поведе-
ния сигнализирует о том, что он вышел за пределы канонического типа 
благочестия, обрел Бога не на путях внешнего соблюдения предписаний 
религии, но в своем внутреннем опыте. 

В персидской традиции два типа дервиша имеют и различные жанро-
вые истоки: с суфийской газелью связан иносказательный образ экста-
тического «трущобника» (неологизм Гумилёва в стихотворении «Пьяный 



81

Литературоведение

дервиш», передающий персидское слово kharabati, т.е. обитатель Хара-
бата); образ «дидактического» дервиша (у Гумилёва — Дервиш) генети-
чески связан с назидательной поэзией (в том числе с касыдами1 и поэ-
мами-маснави2) и лишен аллегорического наполнения. В персидской 
суфийской лирике этот тип постепенно отходит на второй план. В период 
ее наивысшего расцвета в XIII–XIV вв., когда иносказательное, религиоз-
но-мистическое толкование поэтической образности стало частью поэти-
ческого канона, мотивы «пьяного дервиша» занимают лидирующее поло-
жение в репертуаре газели. Тем не менее традиционное представление  
о дервише как нравственном образце и морально-этическом идеале  
и в этот период в лирической поэзии сохраняется. Об этом свидетель-
ствует приведенная ранее цитата из газели, в которой Хафиз, следуя тра-
диции, идущей от ранних поэтов-суфиев, возносит хвалу нравственному  
и духовному величию дервишей. 

В сущность этих разных поэтических и духовных традиций проник 
Гумилёв, постигая суфийскую мудрость, воссоздавая ее в своей пьесе,  
не погрешив нимало личным поэтическим произволом, но, наоборот, 
оставаясь верным ей, выполняя требуемые каноном правила, вложил  
в образы двух дервишей лично для него глубинно значительное духовное 
содержание, утверждая свой идеал. Русский поэт был истинным стран-
ником по земным культурам, по мирам разных традиций, постигая их в их 
сущностных основаниях ([4]), везде собирая духовный мёд и оставаясь 
верным самому себе, своей главенствующей интуиции о значении Слова  
в мироздании и о роли в нем поэтического творчества. Его врожденное 
христианское мировоззрение было таково, что глубины иных религий были 
понятны и притягательны для него, он стремился постичь весь духовный 
опыт, обретенный человеком на различных путях. В итоге в пьесе «Дитя 
Аллаха» в русле мусульманской мистической традиции, в которой он обна-
ружил родственное и созвучное ему представление об идеале духовной 
личности человека, Николай Гумилёв создал тот образ мудрости, кото-
рый он стремился воплотить и в самом себе, соединяя Бога и мир, истину  
и красоту, любовь и поэтическое творчество.

Список литературы
1.	 Баба Кухи Ширази. Диван. Изд. 2-е. Шираз, Кетабфоруши-йе мо‘арефат, 1332 

(1954). 128 c. (на перс. яз.)

¹ Касыда – одна из форм арабской монорифмической поэзии, известная с доисламского 
времени и характеризующаяся каноническими принципами композиции (вступление, переход 
к цели сочинения, целевая часть панегирического содержания). Заимствованная персами, 
касыда приобрела помимо панегирической назидательную цель.

² Маснави – один из видов рифмовки в персидской классической поэзии (aa bb cc …) и 
термин, обозначавший произведения крупной формы – поэмы различного содержания (геро-
ические, романические, религиозно-дидактические).



82

Литературоведение

2.	 Гумилев Н.С. Дитя Аллаха // Гумилёв Н.С. Собрание сочинений. Том 5. Пьесы 
(1911 – 1921). Москва: Воскресенье, 2004. С. 52–99.

3.	 Жуковский В.А. Песни Хератского старца // Восточные заметки. СПб., 1895. 
113 с.

4.	 Кошемчук Т.А., Бондарев А.В. Апокалипсические образы и их вариации 
в поэзии Н.С. Гумилева // Исследовательский журнал русского языка  
и литературы  (Вестник ИАРЯЛ). Тегеран, 2021. Т. 9. № 2 (18). С. 53–73.

5.	 Насер-е Хосров Кубадийани. Диван-е аш‘ар / Сост. Н. Такави, предисл.  
Х. Таки-зада, ред. М. Минуви. Тегеран, Энтешатарт-е мо‘ин, 1380 (2002).  
734 c. (на перс. яз.)

6.	 Пригарина Н., Чалисова Н., Русанов М. Газели в филологическом переводе. 
Часть 1 / Orientalia et Classica. Труды Института восточных культур и антич-
ности. Вып. XLII. – М., 2012. 609 с.

7.	 Рейснер М.Л. О персидском источнике стихотворения Николая Гумилёва 
«Пьяный дервиш» // Слово и мудрость Востока. Литература. Фольклор. 
Культура. К 60-летию академика А.Б. Куделина. Москва: Наука, 2006.  
С. 90–100.

8.	 Рейснер М. Л. Двуликий дервиш: интерпретация образа в персидской поэзии 
XI–XIV вв.  // Ломоносовские чтения. Востоковедение и африканистика 
(Москва, 14-22 апреля 2022 г): материалы научной конференции / Под ред.: 
Т. А. Барабошкина, С. С. Белоусов, А. В. Бочковская и др. Москва: ИСАА МГУ 
имени М.В. Ломоносова, 2022. С. 50–53.

9.	 Рейснер М. Л. Средневековый город в сокровенном языке персидской поэ-
зии (XI–XIV вв.): социальная и конфессиональная лексика // Культурно- 
историческая парадигма и языковые процессы. Москва-Калуга: Эйдос, 2011.  
С. 91–127.

10.	Рейснер М. Л., Чалисова Н. Ю. Я есмь Истинный Бог: образ старца Халладжа 
в лирике и житийной прозе Аттара // Семантика образа в литературах 
Востока. Москва: Наука, Восточная литература, 1998. С. 121–158. 

11.	 Шиммель А. Мир исламского мистицизма / Пер. с англ. Н. И. Пригариной,  
А. С. Раппопорт. Москва: Алетейа, Энигма, 1999. 414 с.

12.	Хафез Ширази. Диван-е газалиййат / ред. Х. Рахбар. Тегеран: Энтешарат-е 
дщанешгах-е Техран, 1375(1997). 729 с. (на перс. яз.)

13.	Pourjavady N. Love and the Metaphors of Wine and Drunkenness in Persian 
Sufi Poetry // Metaphor and Imagery in Persian Poetry / Ed. A.A. Sayed-Gohrab. 
Leiden–Boston, Brill, 2012, pp. 125–136.


