
71

ЭТНИЧЕСКИЙ ТАНЕЦ 
В КИТАЙСКОЙ ЖИВОПИСИ 
ВТОРОЙ ПОЛОВИНЫ 
XX ВЕКА В КОНТЕКСТЕ 
ФОРМИРОВАНИЯ ОБРАЗА 
МНОГОНАЦИОНАЛЬНОГО 
НОВОГО КИТАЯ

УДК 75.04+76.01+73.04

http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-257-71-86

Ли ЦЗЫЦЗЯНЬ,
аспирант кафедры культурологии,
Московский государственный институт культуры,
Химки, Московская область, Российская Федерация,  
e-mail: lizijian02@vip.qq.com

Аннотация. Статья посвящена анализу репрезентации этнического танца 
в китайской живописи второй половины XX века как значимого визуального 
инструмента в процессе формирования образа многонационального Нового 
Китая. Автор рассматривает изображение этнического танца в живописи как 
символическую форму культурной коммуникации, выполняющую функции 
интеграции и диалога между центром и периферией, традицией и современностью. 
Методологической основой исследования выступает концепция диалога М. Бахтина, 
дополненная теориями культурной гибридности Х. Бхабхи, семиотической модели 
культуры Ю. Лотмана и герменевтическими подходами П. Рикера. Исследование 
демонстрирует, что в творчестве таких китайских художников ХХ века, как 
Е Цяньюй, А Лао, Хуан Чжоу и Чэнь Гуанцзянь, этнический танец приобретает статус 
визуального высказывания, наделенного политико-культурной значимостью. Через 
анализ художественных техник, иконографии и стилистических стратегий автор 
выявляет, как живопись трансформирует этническое в универсальный символ 
национального единства. Статья показывает, что изображение танца в китайской 
живописи стало механизмом визуального мифотворчества, легитимирующего 
культурное многообразие как основу целостной национальной идентичности.

Ключевые слова: китайская живопись, этнический танец, национальное единство, 
визуальная репрезентация, диалогическая теория, Е Цяньюй, А Лао, Хуан Чжоу, 
Чэнь Гуанцзянь, Новый Китай.

Для цитирования: Ли Цзыцзянь. Этнический танец в китайской живописи второй 
половины XX века в контексте формирования образа многонационального нового 
Китая // Культура и образование: научно-информационный журнал вузов культуры 
и искусств. 2025. №2 (57). С. 71–86. http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-257-71-86

ИСКУССТВОВЕДЕНИЕИСКУССТВОВЕДЕНИЕ



72

Искусствоведение

ETHNIC DANCE IN CHINESE PAINTING OF THE 
SECOND HALF OF THE 20th CENTURY IN THE 
CONTEXT OF THE FORMATION OF THE IMAGE  
OF MULTINATIONAL NEW CHINA
Li Zijian,  
Postgraduate student,  
Department of Cultural Studies, 
Moscow State Institute of Culture, 
Khimki, Moscow Region, Russian Federation,  
e-mail: lizijian02@vip.qq.com

Abstract. The article analyses the representation of ethnic dance in Chinese painting of 
the second half of the 20th century as a significant visual tool in the process of forming 
the image of multinational New China. The author considers the representation of 
ethnic dance in painting as a symbolic form of cultural communication that performs 
the functions of integration and dialogue between the center and periphery, tradition 
and modernity. The methodological basis of the study is M. Bakhtin᾿s concept 
of dialogue, supplemented by H. Bhabha᾿s theories of cultural hybrid, Y. Lotman᾿s 
semiotic model of culture and P. Ricoeur᾿s hermeneutical approaches. The study 
demonstrates that in the work of twentieth-century Chinese artists such as Ye Qianyu, 
A Lao, Huang Zhou and Chen Guangjian, ethnic dance acquires the status of a visual 
statement endowed with political-cultural significance. Through analyses of artistic 
techniques, iconography and stylistic strategies, the author reveals how painting 
transforms the ethnic into a universal symbol of national unity. The article shows that 
the depiction of dance in Chinese painting has become a mechanism of visual myth-
making that legitimizes cultural diversity as the basis of a coherent national identity.

Keywords: Chinese painting, ethnic dance, national unity, visual representation, dialogue 
theory, Ye Qianyu, A Lao, Huang Zhou, Chen Guangjian, New China.

For citation: Li Zijian. Ethnic dance in Chinese painting of the second half of the 20th 
century in the context of the formation of the image of multinational new China. Culture 
and Education: Scientific and Informational Journal of Universities of Culture and Arts. 
2025, no. 2 (57), pp. 71–86. (In Russ.). http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-257-71-86

Вторая половина XX века ознаменовалась в Китае масштабными 
политико-культурными преобразованиями, в ходе которых изобразитель‑
ное искусство стало важным инструментом визуализации новой социаль‑
ной реальности. Одной из ключевых задач, стоявших перед художниками 
этого периода, стало формирование образа единой, многонациональной 
китайской нации. В этом контексте особую распространенность в китайской 
живописи получили изображения этнических танцев, ставшие устойчивым 
визуальным символом гармонии между народами, населяющими КНР. Ху‑
дожники Е Цяньюй, А Лао, Хуан Чжоу, Чэнь Гуанцзянь и другие обращались 
к теме национального танца не как к объекту этнографического изобра‑
жения, а как к средству выстраивания диалога с традицией, обществом 
и современностью. В их работах танец становился визуальным языком, 
с помощью которого артикулировались ценности культурной самобытности 
и национального многообразия. Через образы этнического танца китайская 
живопись конструировала символическую «модель Нового Китая» – силь‑



73

Искусствоведение

ного многонационального государства, где каждая культура занимает свое 
почетное место.

Методологическую основу статьи составляет концепция диалога, разра‑
ботанная М. Бахтиным в контексте литературного анализа, но получившая 
широкое применение в культурологических и искусствоведческих исследо‑
ваниях. М. Бахтин писал, что любое высказывание – это не завершенный 
монолог, а часть бесконечной коммуникационной цепи, «каждое высказы‑
вание – это звено в очень сложно организованной цепи других высказыва‑
ний» [1, с. 261]. В этом смысле танцующая фигура в китайской живописи 
второй половины XX века становится визуальным высказыванием, в ко‑
тором слышны голоса этнического меньшинства, художника, государства, 
традиции. Именно эта полифоническая структура смысла, в которой образ 
не сводится к одному источнику значения, делает бахтинский подход про‑
дуктивным в анализе изображения этнического танца в живописи. Вместо 
того, чтобы искать в изображении «доминантный» смысл, бахтинская тео‑
рия учит вниманию к внутреннему диалогу образа – между телом и духом, 
движением и покоем, художником и персонажем, центром и периферией. 
Художник в таких условиях выступает не диктатором смысла, а посредником, 
медиатором культурных голосов, которым он создает пластическую форму 
высказывания, что особенно ясно проявляется в изображении этнического 
танца, где голос дается этническому меньшинству традиционно неслыши‑
мому и угнетаемому культурным центром.

Для политико-культурного контекста Китая второй половины XX века 
диалог имеет не столько эстетическое, сколько идеологическое значение, 
создавая образ страны, «где многочисленные этнические группы живут 
в согласии и единстве» [5, c. 141]. Государство стремится к визуальной 
артикуляции многонационального единства, и живопись становится важ‑
ным инструментом этого процесса. По мысли М. Бахтина, любая культура 
не является монологической и статичной, а представляет собой динамичное 
взаимодействие различных голосов и смыслов. Философ также отмечает, 
что понимание смысла высказывания развивается на границе двух созна‑
ний, двух субъектов, что подчеркивает диалогическую природу культурных 
процессов. Как констатирует С. Ячин в статье «Феномен Бахтина и загадка 
культуры», «именно субъект-субъектное» (или интерсубъектное) отношение 
формирует пространство культуры» [6, с. 39]. Чем более централизовано 
общество, тем сложнее сохранить этот диалог. Тем не менее в китайской 
живописи, изображающей этнические танцы, выявляется намерение пре‑
одолеть данный конфликт. В этом контексте особенно актуальны и совре‑
менные культурологические теории, развивающие бахтинскую идею в пост‑
колониальном ключе. Так, исследователь Х. Бхабха предлагает концепт 
«третьего пространства», в котором формируются гибридные культурные 
формы. «Культура никогда не бывает цельной, чистой. Любая культура, как 



74

Искусствоведение

утверждает Х. Бхабха, это всегда сложное соединение разнородных частей, 
культурный гибрид, обладающий тем, что можно назвать культурным “много‑
голосьем”» [3, с. 110]. Гибридные культурные формы выступают не компро‑
миссом, а новой формой идентичности, рождающейся в процессе диалога. 
Изображения этнического танца можно интерпретировать как воплощение 
этого третьего пространства, где традиция и современность, этничность 
и государственность, локальное и универсальное пересекаются, создавая 
образ китайской нации как полифонического целого.

Подход Ю. Лотмана к культуре как семиотической системе позволяет до‑
полнить диалогическую рамку и обратить внимание на внутреннюю структуру 
художественного образа, то есть на то, как сам по себе визуальный объект 
организован и что он может значить. Танец в живописи может быть рассмо‑
трен как модель ритуального действия, имеющего не только эстетическую, 
но и символическую функцию, где каждый элемент – жест, линия, костюм, 
ракурс – несет символическую нагрузку. Но эта система не закрыта, не зам‑
кнута на себя, а обращена к зрителю и требует интерпретации, что делает 
образ герменевтическим событием, открытым для прочтения и соучастия. 
Такое понимание согласуется с философией П. Рикера, для которого символ 
всегда говорит больше, чем можно выразить словами, и требует культурной 
интерпретации. «Рикеровская версия герменевтики направлена на интерпре‑
тацию человеческих творений как символически-опосредованных устремле‑
ний» [4, c. 253]. Танец переводит телесную культуру в визуальный символ, 
который «говорит» не только о пластике, но и о месте этноса в общем теле 
нации. Соединение бахтинского понятия диалога с культурологическими 
теориями идентичности, памяти и визуальной репрезентации позволяет 
рассматривать китайскую живопись этнического танца как сложный семи‑
отический и политико-культурный акт, направленный на формирование 
многосоставного образа Нового Китая.

Танец в любой культуре является неповторимым сочетанием телесного, 
ритуального и символического. Он одновременно обращен к физическому 
движению и к глубинным слоям коллективной памяти, связывая конкретное 
этническое сообщество с его традицией, бытом, верованиями и формами 
самовыражения. В фокусе китайской живописи второй половины XX века. 
этнический танец выступает не столько жанровой сценой, сколько носителем 
социокультурной матрицы, в которой зашифрованы представления о на‑
родной душе, истории и самости. Тело танцующего в китайской традиции 
обладает особой семантической нагрузкой, осмысляясь как знак, несущий 
идею гармонии человека с природой и обществом. Обращение к этническо‑
му танцу позволяет художникам визуализировать этот телесный знак и как 
общекультурный объект, и как воплощенный дух конкретной народности.

Важно отметить также, что танцевальный сюжет как субъект высказы‑
вания в китайской живописи второй половины ХХ века вступает в диалог 



75

Искусствоведение

с жанровыми традициями самого искусства. Он наследует древние формы 
китайской живописи (фрески Дуньхуана, придворные сцены эпохи Тан), 
одновременно переосмысляя их через призму реализма, экспрессионизма, 
карикатурности и стилизации, в зависимости от художественного метода 
каждого живописца, что делает танец интермедиальной формой, соединя‑
ющей телесное движение, ритм музыки, традицию изображения и идеоло‑
гическое послание.

Каждое обращение к теме этнического танца крупнейших китайских ху‑
дожников второй половины XX века (Е Цяньюй, А Лао, Хуан Чжоу, Чэнь 
Гуанцзянь и др.) сопровождалось разработкой индивидуального художе‑
ственного языка, в котором находили отражение как традиционные техники 
китайской живописи, так и новаторские эстетические стратегии.

Выдающийся китайский художник Е Цяньюй (叶浅予, 1907–1995) зани‑
мает ключевое место в истории китайской живописи XX века как мастер, 
заложивший основы репрезентации танца в новом художественном каноне, 
представляющем пример синтеза китайских классических живописных тра‑
диции и новейших тенденций западного искусства. В живописи Е Цяньюя 
ярко выражено соединение двух противоположных техник традиционной 
китайской живописи: гунби (工笔, «прилежная кисть») – акцентируется 
на детальной проработке формы и анатомической точности и цзяньби (
简笔, «лаконичная кисть») – предполагающая экономию выразительных 
средств и стремление к передаче сущности объекта посредством мини‑
мальных, но выразительных линий. Как подчеркивает В. Г. Белозерова, 
данные «техники имеют диаметральные психологические и духовные уста‑
новки: в “прилежной кисти” требуется выдержать единство “десяти тысяч 
штрихов”, в “лапидарной кисти” необходимо вмещать в одном штрихе пла‑
стику “десяти тысяч штрихов”. Техника гунби воплощает принцип се шэн 冩
生 («писать натуру»), техника цзяньби – принцип сеи 冩意 (“писать идею”)» 
[2, c. 348]. Е Цяньюй, используя обе техники в одном произведении, доби‑
вался одновременно документальной точности и философской глубины, 
что особенно проявляется в его танцевальных композициях. Не обучав‑
шись ни в СССР, ни в Западной Европе, в отличие от многих своих со‑
временников, Е Цяньюй тем не менее сумел интуитивно интегрировать 
актуальные элементы реализма, перспективы, теневого моделирования 
и анатомической точности в индивидуальную манеру, основанную на ки‑
тайском понимании гармонии формы и идеи. Он, по выражению Ху Биня, 
стремился «не нарисовать танец на сцене, а нарисовать танец в сердце» 
[11, с. 100], тем самым превращая достоверное изображение танца в фор‑
му медитативного наблюдения и философской рефлексии.

Становление интереса к танцу как к художественной теме началось у Е 
Цяньюй в 1940‑е годы во время пребывания в Индии. Серия работ, таких как 
«Женщина, танцующая с цветком» (1949), демонстрирует влияние индий‑



76

Искусствоведение

ской традиции на формирование 
его понимания телесности и дви‑
жения, выражая во внешней дина‑
мической форме экстатичные вну‑
тренние состояния. Цитируя Чжао 
Лижуна: в танцевальных компози‑
циях художника «достигался эф‑
фект неподвижности посреди дви‑
жения, что похоже на “стоп-кадр” 
в кино» [12, с. 155]. Фигуры, нахо‑
дясь в динамике, одновременно 
кажутся застывшими, что создает 
трансцендентный, вневременной 
пластический образ.

Во второй половине XX века 
тема танца становится централь‑
ной в живописной практике Е 
Цяньюя. Его работы, создан‑
ные в 1960–1970‑е годы, такие 
как «Танец на Тибетском плато» 
(1960) (Рис. 1), «Танец подноше‑
ния цветов» (1961) и «Питье из од‑
ной реки» (1962), демонстрируют 
зрелый художественный стиль, 
отличающийся гармонией линии 
и цвета, тонкой пластической про‑
работкой движения и яркой этно‑
графической достоверностью.

В этих картинах движение фигур 
подчинено строгому ритму компо‑
зиции, где каждый жест становится 
носителем смысловой нагрузки. Ху‑
дожник уделяет особое внимание этнографической репрезентации, пере‑
давая точные детали костюмов, жестов, музыкальных инструментов. При 
этом важна не просто фиксация внешних черт, но передача культурной 
специфики и ритуального значения танца в жизни народов. Так, в картине 
1992 года «Танец национального единства» (Рис. 2) изображены танцую‑
щие представители трех этнических групп – ханьцев, тибетцев и уйгуров – 
в знаковых позах и в традиционных костюмах. Симметричная композиция, 
яркие насыщенные цвета, отсутствие фона и замкнутость круга танцующих 
создают символический образ идеальной гармонии, моделируя визуальный 
код единства китайской нации.

Рисунок 1. Е Цяньюй. Танец 
на Тибетском плато (1960)



77

Искусствоведение

В образах танца у Е Цяньюя проявляется глубокая социальная анга‑
жированность художника: он стремится показать радость жизни, много‑
образие и красоту китайского народа в новом историческом контексте. 
Его произведения представляют собой визуальное выражение оптимизма 
и символическую картину культурного возрождения. Художник не просто 
фиксирует этнические особенности, но создает обобщенный образ нацио‑
нальной идентичности, в которой разнообразие культур становится источ‑
ником эстетической и политической силы. Этнический танец в картинах Е 
Цяньюя выступает как визуальный медиатор между культурной традицией 
и модернизированным социалистическим настоящим. Его живопись де‑
монстрирует возможность построения диалога между Востоком и Западом, 
между индивидуальным и коллективным, между художественным высказы‑
ванием и государственным нарративом.

Младший современник Е Цяньюя А Лао (阿老, 1920–2015) принадлежит 
к числу ведущих художников второй половины XX века, чье творчество 
ознаменовало становление соцреалистического искусства в Китае и отраз‑
ило глубокую переоценку роли этнического компонента в формировании 
национальной визуальной культуры.

Своеобразие графичной и динамичной живописной манеры письма А Лао 
было обусловлено как его профессиональной биографией, так и глубоко 
гуманистическим мировоззрением, ориентированным на эмоциональный от‑
клик и культурную эмпатию. С 1940‑х годах он активно работал как художник-
иллюстратор, создавая пропагандистские плакаты и агитационные рисунки, 
в которых уже тогда отмечалась склонность к лаконизму, остроте линий 
и выразительности телесного жеста, а в последующие десятилетия этот визу‑
альный язык трансформировался в сложную систему художественных знаков.

Рисунок 2. Е Цяньюй. Танец национального единства (1992)



78

Искусствоведение

Обращение А Лао к теме танца произошло в 1970–1990‑х годах, когда 
художник разрабатывает целую серию произведений, посвященных этниче‑
ским танцам различных народностей Китая – ханьцев, тибетцев, монголов, 
корейцев, даев и других. Танец в его работах служит не только знаком этни‑
ческой культуры, но и метафорой душевного откровения. Как подчеркивает 
Инь Цзяньхун, «его “танцевальные зарисовки” характеризуются простым 
языком, точной лепкой, плавными линиями и простой художественной кон‑
цепцией» [8, с. 132]. Линия в работах А Лао становится основным вырази‑
тельным средством. Она не только очерчивает контуры фигуры, но и пе‑
редает ритм, настроение, внутреннюю пластику танца. Зачастую художник 
использует контраст между тонкой основной линией и более насыщенной 
вспомогательной, создавая эффект визуальной полифонии, аналогичной 
музыкальному аккомпанементу. Подобное решение отчетливо прослежива‑
ется в работах «Яньбяньский танец с барабанами» (1973) (Рис. 3) и «Танец 
с пипой» (1975), где вспомогательная линия оттеняет основную, придавая 
образу внутреннюю ритмическую насыщенность и динамику.

Цветовое решение работ А Лао 
играет вторичную, но концептуаль‑
но важную роль. Минималистичное 
добавление ярких акцентов в эт‑
нические костюмы или элементы 
декора (веера, пояса, головные 
уборы) акцентирует внимание 
на культурной специфике, усиливая 
декоративную выразительность 
изображения. Контраст между чер‑
нильной графикой и локальными 
вкраплениями цвета позволяет 
добиться сбалансированной ви‑
зуальной структуры, в которой эт‑
ническое становится узнаваемым 
и эстетически привлекательным.

Показательной в панораме ра‑
бот художника является работа 
«Танец с кубками и чашами» (1973) 
(Рис. 4), посвященная монгольской 
танцевальной традиции. Централь‑
ная фигура танцовщицы, удержи‑
вающей пиалы на голове и в руках, 
представлена в состоянии совер‑
шенного равновесия и сосредото‑
ченности. Детализация костюма, 

Рисунок 3. А Лао. Яньбяньский 
танец с барабанами (1973)



79

Искусствоведение

украшений, позы – все подчеркивает этнографическую достоверность, 
но одновременно и универсальность образа. Это уже не просто сценка 
из быта, а гимн этнической грации, синтез пластики и духовности. Работа 
демонстрирует, как из визуального нарратива о танце возникает метафора 
культурного достоинства.

Художественная практика А Лао строится на двойной системе репре‑
зентации: с одной стороны, она глубоко укоренена в традиции китайской 
тушевой живописи, с другой – открыта к влияниям модернизма, включая эле‑
менты экспрессионизма, символизма и даже наивного искусства. Эта двой
ственность позволяет художнику обращаться к сложным темам этничности, 
телесности, не сводя их к пропагандистскому дискурсу. Его танцевальные 
образы – это фигуры чувствующего, живого тела, вписанного в культур‑
ный контекст и обладающего собственной интонацией. Творчество А Лао 
представляет собой образец реалистического искусства, в котором танец 
становится репрезентацией этнического начала и средством этического 
высказывания, подчеркивающего ценность культурной специфики в рамках 
общей национальной идентичности. Его художественный метод основан 
на тонкой балансировке между обобщением и конкретикой, формальной 
строгостью и пластической свободой, что делает его визуальный язык глу‑
боко гуманистичным и в то же время политически актуальным.

Один из наиболее влиятельных китайских художников второй половины 
XX века Хуан Чжоу (黄冑, 1925–1997), чье творчество воплотило синтез 
традиционной китайской живописи, новаторского формального поиска и по‑
литической вовлеченности, обращался к теме этнического танца, отлича‑
ющейся у художника исключительной выразительностью, масштабностью 
и смысловой плотностью. В его работах визуальный образ становится про‑

Рисунок 4. А Лао. Танец с кубками и чашами (1973)



80

Искусствоведение

странством утверждения новой со‑
циальной реальности, где этниче‑
ская культура представлена не как 
архаичное наследие, а как живое 
и динамичное начало строящейся 
полифонической нации.

Одной из важнейших характе‑
ристик живописной манеры Хуан 
Чжоу является техника так назы‑
ваемой «соломенной линии» (草
线) – изломанной, многослойной, 
насыщенной, передающей экспрес‑
сию и движение. В отличие от кано‑
нической китайской тушевой линии, 
основанной на четкости и сдержан‑
ности, его мазки обладают внутрен‑
ней динамикой и становятся носи‑
телями ритма, что было особенно 
эффективно при изображении тан‑
цевальных сцен, где движения тел 
требуют текучести и гибкости ли‑
нии. Подобная техника позволяла 
создать эффект живой, вибриру‑
ющей поверхности, где движение 
как бы продолжается за пределами 
холста.

Работы Хуан Чжоу – «Когда цве‑
тут яблони» (1952), «Националь‑
ное единство» (1959), «Уйгурский 
танец» (1986) (Рис. 5), «Синьцзян-уйгурский танец» (1987) – представляют 
тщательно выстроенные социально-художественные конструкции, в ко‑
торых каждая фигура, каждый жест, каждый цветовой акцент выполняют 
идейную функцию. В этих произведениях этнический танец выступает ме‑
тафорой освобождения, обновления, возвращения народа к своей культуре 
в условиях социального развития. Хуан Чжоу изображает представителей 
национальных меньшинств не как экзотических Других, а как равноправных 
субъектов, полноправных участников национального проекта.

Композиционно картины Хуан Чжоу строятся по принципу массовой сце‑
ны, в которой каждая фигура сохраняет индивидуальность, но одновременно 
встроена в общий ритмический поток, что соответствует концепции полифо‑
нического общества, в котором разнородные «голоса» звучат одновременно 
и согласованно. Массовость изображений подчеркивает социалистический 

Рисунок 5. Хуан Чжоу 
«Уйгурский танец» (1986)



81

Искусствоведение

посыл – танец становится коллективным действием, выражением един‑
ства. Образец такого подхода – «Национальное единство» (1959) (Рис. 6), 
в котором запечатлены десятки персонажей, рассматриваемых с верхнего 
ракурса. Фигуры участников прописаны эскизно, но имеют индивидуальные 
характеристики и узнаваемость.

В плане иконографии Хуан Чжоу особое внимание уделяет этнографи‑
ческой точности и пластике движения. Танцующие фигуры, оживленные 
сцены празднования уйгурского народа в Синьцзяне изображены в момент 
максимальной экспрессии жеста, в кульминации ритма, что придает сценам 
визуальную динамичность. Их позы полны внутренней свободы, а жесты – 
выразительной силы. Композиция построена таким образом, чтобы передать 
живую и величественную динамику торжества: фигуры танцоров словно 
парят в воздухе, а музыканты добавляют сцене ритм. Это не эстетизация 
этничности, а утверждение ее культурной субъектности. Более того, та‑
нец в его работах не только ритуал, но и форма социальной мобилизации, 
визуальный язык, через который художник выражает идеи национального 
возрождения, культурного многообразия и гражданской сплоченности.

На концептуальном уровне творчество Хуан Чжоу можно интерпретиро‑
вать через призму диалогического взаимодействия центра и периферии. 
Его внимание к западным регионам Китая – прежде всего Синьцзяну – не‑
случайно. Художник рассматривал их как места, где происходят глубокие 
социокультурные изменения, сопряженные с процессом «национального 
освобождения» в рамках социалистического государства. Изображая народ‑
ные танцы этих регионов он вовлекается в процесс свидетельствования их 
трансформации: от «подавленных» к «освобожденным», от «фольклорного 
объекта» к «историческому субъекту». Изображение танца в таком контексте 

Рисунок 6. Хуан Чжоу «Национальное единство» (1959)



82

Искусствоведение

не столько эстетическая форма, сколько метафора свободы, достоинства 
и включенности в единую нацию.

Как справедливо указывает Чэн Чжэн, «после первого посещения Синь‑
цзяна художник нашел объект для выражения своих чувств, и с тех пор, 
особенно после того, как в 1950‑х годах он поселился там, индивидуальность 
Хуан Чжоу обрела целостность, а его уникальная чувствительность, сме‑
лая и необузданная личность соприкоснулась со смелым и необузданным 
темпераментом уйгуров, казахов и других этнических групп, которые жили 
в пустыне и оазисах и умели хорошо петь и танцевать. У него появилось 
новое поле для самовыражения, а красота Великого Северо-Запада откры‑
лась миру благодаря смелой кисти Хуан Чжоу» [10, c. 239]. Его живопись 
фиксирует момент культурной встречи (между художником и изображаемы‑
ми, между центром и окраиной), делая ее полем визуального диалога, где 
ни одна сторона не растворяется, но обогащается и утверждается.

Творчество Чэнь Гуанцзянь (陈光健, 1936–2024), посвященное танцеваль‑
ной тематике, представляет неповторимое явление в китайской живописи 
второй половины XX века, сочетающее в себе художественную изысканность, 
лирическую чувствительность и глубокое гуманистическое содержание. В от‑
личие от экспрессии Хуан Чжоу или динамической графичности Е Цяньюя 
и А Лао, визуальный стиль Чэнь Гуанцзянь строится на принципах мягкой 
эмоциональности, камерности и эмпатии, «отражая труд, праздничные обычаи 
и душевные настроения людей» [9, c. 73], благодаря чему ее изображения эт‑
нического танца приобретают особую интимную и созерцательную интонацию.

Центральной темой художественной практики Чэнь Гуанцзянь являет‑
ся человек в его повседневной жизни и в контексте культурной традиции. 
Танец, как форма телесного выражения культуры, выступает у художницы 
не столько сценическим представлением или этнографической зарисовкой, 
сколько эмблемой внутренней гармонии, связи поколений и человеческого 
достоинства. В ее работах танец часто оказывается не актом публичного 
действия, а состоянием души, выражаемым через утонченную пластику 
жестов и мягкую ритмику композиции.

Отличительной чертой художественной манеры Чэнь Гуанцзянь является 
своеобразная «кукольность» образов, достигаемая за счет специфической 
стилизации: округленные, слегка наивные формы, преувеличенные про‑
порции, упрощенные лица с мягкими чертами. Эта стилизация отсылает 
к детскому восприятию мира. Художница сознательно использует этот прием 
как метафору чистоты, искренности и культурной невинности. Образы тан‑
цующих становятся визуальными аллегориями детской радости, единства 
с природой и преданной любви к традиции.

В техническом плане Чэнь Гуанцзянь опирается на традиции китайской 
живописи в стиле сеи (写意) – «свободного письма», характеризующегося 
интуитивностью мазков, использованием разреженных чернильных ли‑



83

Искусствоведение

ний и активной работой пустого 
пространства. Особое внимание 
она уделяет технике фэйбай (飞
白) – «летящего белого», при ко‑
тором мазок оставляет просветы, 
создавая ощущение вибрации и по‑
лупрозрачности. Эти художествен‑
ные приемы позволяют изображать 
танец как невесомое, эфемерное 
явление, приближенное к сновиде‑
нию или воспоминанию, тем самым 
разрушая жесткую границу между 
реальностью и воображением. 
Линия в работах Чэнь Гуанцзянь 
не столько очерчивает форму, 
сколько передает внутреннюю му‑
зыкальность образа. Ее мазки об‑
ладают качеством каллиграфиче‑
ской живости, что роднит ее стиль 
с древней китайской живописной 
традицией эпохи Тан, особенно 
в жанровых сценах с придворными 
танцовщицами. Примеры таких ин‑
тертекстуальных перекличек можно 
увидеть в ее картинах, озаглавлен‑
ных «Танец Тан» (1988, 1990, 1991, 1993) (Рис. 7), где фигуры танцующих 
женщин словно парят в воздухе, окруженные дыханием вечности.

Тематика этнического танца в ее творчестве охватывает широкий спектр 
культурных традиций: от классических китайских придворных танцев до сцен 
с участием уйгуров, тибетцев, монголов, корейцев, и других народов. В ка‑
ждой из этих работ художница стремится не к этнографической точности, как 
у Е Цяньюя, а к эмоциональной проникновенности: ее интересует не столько 
факт, сколько переживание. В работах «Синьцзянский танец» (1980, 1986, 
1987) (Рис. 8), фигуры танцоров передают не столько движения, сколько 
настроение – легкость, радость, сопричастность, а в «Танце Лхасы» (1979) 
художница избегает композиционной перегрузки, предпочитая сосредото‑
читься на одном-двух персонажах, чья поза или взгляд становится смыс‑
ловым центром картины.

В содержательном отношении Чэнь Гуанцзянь следует гуманистической 
линии, в центре которой – женский взгляд на культуру и традицию. В ее изо‑
бражениях танца фокус сосредоточен на таких аспектах, как забота, близость, 
материнство, внимание к телу как к «дому» культуры. Эта феминизирован‑

Рисунок 7. Чэнь Гуанцзянь. 
Танец Тан (1988)



84

Искусствоведение

ная оптика позволяет по-новому 
взглянуть на тему национального 
единства – не как на героическое 
преодоление, а как на интимную 
сопричастность, мягкое слияние 
многонациональной «семьи». Как 
справедливо замечает Лю Сюэцзин, 
«фигурные картины Чэнь Гуанцзя‑
ня по своему сюжетному содер‑
жанию переламывают шаблонную 
практику фигурных картин начала 
основания Нового Китая, которые 
последовательно интерпретирова‑
ли априорные темы с сюжетными 
повествованиями, и прекрасно со‑
четают политический дискурс с жиз‑
ненным опытом и художественным 
выражением, подчеркивая темати‑
ческий подтекст идей, одновремен‑
но фиксируя и передавая трогатель‑
ные моменты, а также значимые 
сердечные чувства с искренними 
эмоциями, и подчеркивая женский 
нежный и теплый эстетический ин‑
терес современной реалистической 
живописи» [7, с. 46].

Живопись китайских художников, запечатлевших этнический танец во вто‑
рой половине XX века (не только Е Цяньюй, А Лао, Хуан Чжоу и Чэнь Гу‑
анцзянь, но и Лю Веньси, Ши Гуолян, Ян Чжигуан, Чэнь Юйсян) становится 
формой визуальной мифологии, где единство различных этносов представ‑
лено как естественное и непротиворечивое. Через формальные приемы – 
композицию, цвет, линию, иконографические коды – художники создают 
нарратив, в котором каждый этнос представлен в эстетически привлека‑
тельной и гармоничной форме, устраняющей конфликт и подчеркивающей 
«естественное» сосуществование. Композиционно такие работы зачастую 
строятся на принципах симметрии, хороводного движения, парности или 
круговой организации, что визуально символизирует согласие, равновесие 
и цикличность общественной жизни. Отсутствие драматургического кон‑
фликта и эмоциональной напряженности подчеркивает идеологическое 
послание: этничность – не источник разлома, а условие культурного бо‑
гатства и единства. Искусство в этом случае становится средством мягкой 
мобилизации: оно не навязывает единство, а эстетически его внушает, 

Рисунок 8. Чэнь Гуанцзянь.
Синьцзяньский танец (1987)



85

Искусствоведение

утверждая культурное многообразие как ценность, но внутри рамок единого 
политического целого.

Выводы. Этнический танец в китайской живописи второй половины 
XX века выступает не столько тематическим мотивом или декоративным 
элементом, сколько визуальной формой культурной коммуникации, соче‑
тающей в себе эстетическое, социальное и политическое измерения. Его 
репрезентация становится способом артикуляции диалога между центром 
и периферией, между традицией и модернизацией, между культурной 
спецификой и государственным универсализмом. На фоне глобальных 
и внутренних трансформаций, происходивших в Китае после 1949 года, 
изображение этнического танца в китайской живописи превращается 
в универсальный язык визуального взаимодействия, позволяющий вы‑
разить как идеалы национального единства, так и уважение к культурно‑
му многообразию. Изображение этнического танца в работах китайских 
художников становится медиатором межкультурного и межэтнического 
понимания, каналом символической интеграции и формой выражения «во‑
ображаемого сообщества» нового социалистического Китая. Он соединяет 
художественное с идеологическим, личное с коллективным, культурное 
с политическим и тем самым воплощает собой одну из важнейших задач 
визуального искусства – создание образов не только отражающих реаль‑
ность, но и формирующих ее.

Список литературы

1.	 Бахтин М. М. Эстетика словесного творчества. 2‑е изд. Москва: Искусство, 
1986. 445 с.

2.	 Белозерова В. Г. Анатомия традиционной китайской живописи // Общество 
и государство в Китае. 2015. № 2. Т. 45. С. 342–370.

3.	 Дробышева Е. П. Культуры, нации и идентичности в ситуации «политического 
антагонизма и неравенства» // Идеи и идеалы № 1 (3). Т. 2. 2010. С. 110–116.

4.	 Медведев Н. В. Герменевтическая философия Поля Рикера // Вестник Том‑
ского государственного университета. Выпуск 10 (114). 2012. С. 252–256.

5.	 Цю Цян, Гаврилина К. Н. Многообразие и единство: национальные мень‑
шинства в живописи нового Китая (1949–2022) // Научно аналитиче‑
ский журнал по вопросам искусствоведения «Декоративное искусство 
и предметно-пространственная среда. Вестник Московской государствен‑
ной художественно-промышленной академия имени С. Г. Строганова». Мо‑
сковская государственная художественно-промышленная академия имени 
С. Г. Строганова, 2023. № 1. Ч. 1. С. 138–143.

6.	 Ячин С. Е., Петракова Н. В. Феномен Бахтина и загадка культуры: от диа‑
лога к интертекстуальности // Коммуникативные исследования. 2023. Т. 10. 
№ 1. С. 38–52.



86

Искусствоведение

7.	 刘雪静. 陈光健人物画的审美特色探析 // 文学艺术. 2019. № 3(34). 页.46–47 = 
Лю Сюэцзин. Анализ эстетических характеристик фигурных картин Чэнь 
Гуанцзяня // Литература и искусство. 2019. № 3(34). С. 46–47.

8.	 尹建宏. 试析20世纪中国美术 “舞蹈速写”现象 // 文萃艺苔.学术新见. 2018. № 3. 
页.133–134. = Инь Цзяньхун. Сравнительный анализ феномена «Танцеваль‑
ных эскизов» в китайском изобразительном искусстве 20 века // Литература 
и искусство. Академическое новое мнение. 2018. № 3. С. 133–134.

9.	 王江. 少数民族题材中国画创作与研究 / 博士论文; 中央民族大学. 北京：2009. 
238页. = Ван Цзян. Создание и исследование китайской живописи на темы 
меньшинств: дис. … канд. наук; Центральный национальный университет. 
Пекин, 2009. 238 л.

10.	程征. 黄胄研究. 北京：北京工艺美术出版社，1999. 362頁. = Чэн Чжэн. Иссле‑
дования о Хуан Чжоу. Пекин: Пекинское издательство искусств и ремесел, 
1999. 362 c.

11.	 胡斌. 寄情画面意笔工写 – 叶浅予舞蹈人物画风格研究 // 安徽理工大学学报(社会

科学版) 2014 年5月. 第16卷第3期. 页.100–102. = Ху Бинь. Исследование стиля 
рисования танцевальных фигур Е Цянюя // Журнал Аньхойского технологиче‑
ского университета (общественные науки). май 2014. Т. 16. № 3. С. 100–102.

12.	赵力忠． 叶浅予文集． – 北京: 中国文联出版社, 2007. 347页. = Чжао Лижун. 
Собрание сочинений Е Цянюя. Пекин: Издательство Китайской федерации 
литературы и искусства, 2007. 347 с.


