
60

Теория и история культуры

ПОСТСУБКУЛЬТУРЫ 
В МЕДИЙНОМ ПРОСТРАНСТВЕ

УДК 301.085

http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-257-60-70

Лариса Николаевна ВОЕВОДИНА,
доктор философских наук,
профессор кафедры культурологии,
Московский государственный институт культуры, 
Химки, Московская область, Российская Федерация,  
e-mail: lvoevodina5@mail.ru

Аннотация. В статье рассматриваются постсубкультуры как формы молодежных 
объединений эпохи постмодерна, анализируются постсубкультурные 
исследования и основные концепции. Показывается, что постсубкультуры 
активно выполняют функцию культурного микса и  обновления эстетики, 
создавая гибридные стили через смешение элементов из разных эпох, жанров 
и  географических контекстов. Эта функция отражает глобализированный 
характер современной культуры, где цифровые платформы ускоряют обмен 
идеями, а идентичность становится все более гибкой и перформативной. 
Медиацентричность является характерной чертой постсубкультур, 
а социальные сети и интернет-платформы становятся главной ареной для 
формирования и демонстрации идентичности. Они возникают вокруг мемов 
и  интернет-трендов, предлагая участникам альтернативные реальности, 
игровые практики и эстетизированные формы досуга для ухода от рутины 
(например, через косплей, мемы, виртуальные сообщества). Постсубкультуры 
активно взаимодействуют с  рынком, становясь не  только потребителями, 
но  и  агентами коммерциализации. Их влияние проявляется в  создании 
новых трендов, формировании спроса на специфические товары и услуги. 
Постсубкультуры не столько противостоят обществу, сколько адаптируются 
к нему, выполняя функции социализации, самовыражения и культурного обмена.

Ключевые слова: молодежные постсубкультуры, постсубкультурные исследования, 
постмодернизм, концепции постсубкультуры как неоплемен, флешмоб, мем-
культура, концепция постсубкультуры как субпотоков, типологии субкультур, 
функции субкультур, сетевые постсубкультуры.

Для цитирования: Воеводина Л. Н. Постсубкультуры в медийном пространстве 
// Культура и образование: научно-информационный журнал вузов культуры 
и искусств. 2025. №2 (57). С. 60–70. http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-257-60-70

POST-SUBCULTURES IN THE MEDIA SPACE
Larisa N. Voevodina,  
DSc in Philosophy, Professor  
at the Department of Cultural Studies, 
Moscow State Institute of Culture, 
Khimki, Moscow Region, Russian Federation,  
e-mail: lvoevodina5@mail.ru

Abstract. The article examines postsubcultures as forms of youth associations of the 
postmodern era, analyzes postsubcultural research and basic concepts. It is shown 



61

Теория и история культуры

that post-subcultures actively perform the function of a cultural mix and aesthetic 
renewal, creating hybrid styles through the mixing of elements from different eras, 
genres and geographical contexts. This feature reflects the globalized nature of 
modern culture, where digital platforms accelerate the exchange of ideas and identity 
becomes more flexible and performative. Media-centricity is a characteristic feature 
of post-subcultures, and social networks and Internet platforms are becoming the 
main arena for the formation and demonstration of identity. They arise around memes 
and Internet trends, offering participants alternative realities, gaming practices, and 
aestheticized forms of leisure to escape from routine (for example, through cosplay, 
memes, and virtual communities). Post-subcultures actively interact with the market, 
becoming not only consumers, but also agents of commercialization. Their influence 
manifests itself in the creation of new trends, the formation of demand for specific 
goods and services. Post-subcultures do not so much oppose society as adapt to 
it, fulfilling the functions of socialization, self-expression and cultural exchange.

Keywords: youth postsubcultures, postsubcultural studies, postmodernism, concepts of 
postsubculture as a neo-tribe, flash mob, meme culture, concept of postsubculture as 
sub-streams, typologies of subcultures, functions of subcultures, network postsubcultures.

For citation: Voevodina L. N. Post-Subcultures in the Media Space. Culture and Education: 
Scientific and Informational Journal of Universities of Culture and Arts. 2025, no. 2 (57), 
pp. 60–70. (In Russ.). http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-257-60-70

Под влиянием цифровизации и глобализации в 1980–2000‑х годах проис‑
ходят существенные изменения форм и способов продуцирования субкультур 
в мире, которые приводят к появлению новых молодежных субкультурных 
сообществ, радикально отличающихся от прежних. Исследователи обрати‑
ли внимание на то, что молодежные группы перестали быть устойчивыми 
и жестко организованными. В условиях креативной экономики появились 
новые формы идентичности, культурная принадлежность стала носить вре‑
менный и эклектичный характер, что соответствовало трендам развития 
культуры постмодерна. Индивид мог одновременно принадлежать нескольким 
молодежным группам или практикам, например, слушать рэп, одеваться как 
эмо, и при этом увлекаться эзотерикой и видеоиграми. Стиль молодежных 
групп стал не столько протестом, сколько модой, брендом и индивидуальным 
выбором, то есть они позиционировали себя вне идеологических, классовых 
рамок, размывая границы между «мейнстримом» и «альтернативой».

Эти культурные и социальные изменения потребовали выработки новых 
научных подходов и концепций, которые бы отражали новую социокуль‑
турную реальность. На этом фоне западные исследователи выдвинули 
постсубкультурную парадигму как попытку критического пересмотра клас‑
сических теории субкультур, прежде всего марксистско-структуралистского 
подхода Бирмингемской школы, которая усматривала в субкультурах протест 
молодежи против классового и социального неравенства, расовой дискри‑
минации, установленного порядка вещей. В настоящее время «классиче‑
ских» субкультур практически не существуют: они уходят в андеграунд, 
трансформируются и наделяются иными смыслами [7].



62

Теория и история культуры

Понятие «постсубкультура» было введено в научный оборот А. Чэмбер‑
сом и получило распространение в 2000 году благодаря работам Д. Ма‑
гглтона [18]. В 1990 году понятие «постсубкультура» использовал также 
С. Редхед. Основными теоретиками постсубкультуры, которые заявили 
о необходимости пересмотра концепта «субкультура» ввиду появления 
новых форм молодежной культуры и объединений, являются зарубежные 
исследователи С. Редхед, Р. Вайнцирль, Р. Хитцлер, М. Маффесоли, С. Тор‑
нтон, Д. Магглтон, А. Беннетт и другие.

На основе наиболее известных теоретических подходов и современных 
исследований (С. Редхед, Д. Магглтон, М. Маффесоли и др.) можно выде‑
лить следующие типы постсубкультур: субпотоки, неоплемена, цифровые 
(онлайн-ориентированные) постсубкультуры, коммерциализированные ги‑
бриды, постсубкультуры как симулякры, пародии.

Одной из значительных теорий является постсубкультурная концепция 
субпотоков немецкого социолога Роберта Вайнцирля [23]. Он предложил 
выделить два вида молодежных субкультур: исторические и современные, 
которые он обозначил как субпотоки. К первым он относил популярные 
субкультуры, функционировавшие в ХХ веке: моды, панки, готы, стиляги, 
скинхеды и др. Он полагал, что исторические субкультуры носили зачастую 
классовый характер, были своего родом формой социального протеста. 
Современные субпотоки не столь чувствительны к данным аспектам ре‑
альности. Если субкультуры имели постоянный характер, то субпотоки 
представляют собой временные, непостоянные объединения, в которых 
участники ценят индивидуальность и креативность больше, чем групповую 
сплоченность, поскольку это посттрадиционные объединения, которые со‑
относятся с эпохой постмодерна.

Постсубкультуры характеризует установка на развлечения и смешение 
стилей (например, мем-культура, вирусные челленджи в TikTok (#SeaShanty), 
локальные флешмобы (уличные перформансы) и др. Для субпотоков ха‑
рактерны флюидность (текучесть) – отсутствие четких границ, когда по‑
стсубкультуры легко смешиваются, меняются и адаптируются к новому. 
Субпотоки гибки и фрагментарны, они не имеют устойчивой структуры, 
и их участники совмещают элементы разных стилей, причем целью де‑
ятельности является творческая самореализация, развлечение и отдых. 
К различным видам субпотока относят клубный, рейв-поток, коллективные 
ролевые игры виртуального и реального коммуникативных пространств. 
Одним из распространенных типов игровых форм молодежного субпотока 
является флешмоб, который организуется участниками в определенном 
пространстве для выполнения одновременных коллективных действий 
в расчете на коммуникацию со зрителями, при этом неожиданность данного 
действа вызывает реакцию удивления и принятия и часто подхватывается 
зрителями, которые могут превращаться в участников флешмоба. Характер‑



63

Теория и история культуры

ное отличие от субкультур заключается в том, что субпоток не несет в себе 
девиантных или делинквентных элементов [6].

Еще одной популярной интерпретацией постсубкультур является концеп‑
ция неоплемен. Дэвид Мафессоли – французский социолог, один из первых 
в 1988 году ввел понятие неотрибализма (neotribalism) и термин «неоплеме‑
на» [17]. Он утверждал, что массовое общество, вместо того чтобы создавать 
массу индивидов, привело к созданию множества небольших групп – «племён» 
(фр. tribus). Маффессоли описывает постсовременное общество как состо‑
ящее из временных, эгалитарных, бесклассовых, «летучих», нестабильных, 
эмоционально связанных групп – неотриб, объединённых вкусом, стилем или 
настроением участников. Неоплемена характеризуются отсутствием жесткой 
структуры, они базируются на эмоциональной связи, а не на идеологии. На‑
пример, это фанаты K-pop, киберпанк-энтузиасты, киберготы, сочетающие 
готику и техноэстетику, Dark Academia-сообщества в Pinterest, объединенные 
любовью к классической литературе и винтажному стилю, байкеры, а также – 
объединения людей, которые селятся за городской чертой и живут по образцам 
племенной жизни традиционных племён (в США – «Psy-Tribe», «Moon-Tribe»).

Неоплемена – это новые формы социальной коллективности, которые 
бросают вызов привычным моделям политики и традиций. Массовое обще‑
ство, вместо того чтобы создавать массу индивидуумов, привело к созданию 
общества, разделённого на племенные группы, общность которых основы‑
вается на сходстве образа жизни, вкусовых предпочтений, используемых 
модных брендах и элементах потребительской культуры.

Концепция Маффесоли о неоплеменах была поддержана и развита 
британским социологом Энди Беннетом в конце 90‑х годов, чтобы заменить 
им «устаревшее» понятие субкультуры [12]. Он является одним из главных 
теоретиков постсубкультуры, критиком традиционных субкультурных теорий, 
он предложил также концепции «сцен» (scenes), «стиль жизни» («lifestyle») 
и «культура вкуса» («taste cultures») вместо «субкультур» [12]. Он утвержда‑
ет, что молодежь больше не привязана к устойчивым группам: стиль стал 
индивидуализированным способом самовыражения. Молодежная культура 
не представляет собой что‑то статичное, она очень изменчива и эклектична.

Исследовательское внимание Беннета было направлено на изучение мо‑
лодежной музыки и танцевальной культуры. Он считал, что музыка, которую 
создают и потребляют молодые люди, влияет на их чувство самоидентифи‑
кации и помогает конструировать социальный мир, в котором они опреде‑
ляют свою идентичность. Для обоснования этого вывода Беннет использует 
серию оригинальных исследований танцевальной музыки, рэпа, бхангры, 
рока, «белого» хип-хопа. Он подчеркивает не субкультурную, а племенную 
форму коллективного объединения, взаимодействия и гибкую идентичность. 
Танцевальные и клубные постсубкультуры довольно точно подпадают под 
характеристики концепции неоплемен.



64

Теория и история культуры

Следует отметить, что существуют критически настроенные исследова‑
тели, которые упрекают постсубкультурные концепции в метафоричности 
и расплывчатости основных терминов – «неоплемена», «сцена» (Ж.-Ф. 
Госсо) и др., в специфическом и узком предмете исследования, отказе 
от выявлении классовых и социальных причин формирования молодежных 
групп (Т. Шилдрик, Р. Макдональд) [2, с. 26]. В меньшинстве остаются те, кто 
защищает понятие «субкультуры», продолжает изучение субкультур в клас‑
сическом смысле, то есть стремятся к тому, чтобы сохранить элементы 
субкультурной теории и «субкультурной принадлежности, однако признают 
появление новых гибридных форм, особенно в Интернете.

Еще один вид молодежных объединений – это цифровые (онлайн-
ориентированные) постсубкультуры, которые существуют преимущественно 
в Интернете (Тикток, Инстаграм, Телеграм) для создания альтернативных 
социальных иерархий, где авторитет определяется не возрастом, а контен‑
том, а оффлайн-активность вторична или вообще отсутствует. По мнению 
З. Баумана, цифровая коммуникация усиливает неустойчивость идентич‑
ности [1]. В условиях цифровизации коммуникация становится ключевой 
функцией постсубкультур, трансформируя их структуру, способы взаимо‑
действия и идентичность участников. Особенностью коммуникации в циф‑
ровых постсубкультурах являются гибридность, стирание границ между 
оффлайн- и онлайн-взаимодействием: например, киберпанк-сообщества 
сочетают реальные фестивали с виртуальными арт-проектами.

Коммуникация строится на мемах, визуальных кодах и игровом сленге, 
что ускоряет распространение идей, а ирония и абсурд служат инструмен‑
тами сопротивления мейнстриму. Их чертами являются отсутствие серь‑
езности, игра с образами, кратковременность – быстрое возникновение 
и исчезновение. Нет долгосрочных традиций, как у классических субкультур, 
например, байкеров или металлистов. Это, например, либертарианцы-
мемологи, политические темы им служат основой для создания мемов; 
киберготика – виртуальная эстетика без глубокой философии готов; мягкие 
(soft) субкультуры (пастельные анимешники, Cottagecore).

Цифровые постсубкультуры – это пример глобального и локального вза‑
имодействия различных культур: K-pop фэндомы адаптируют корейские 
музыкальные тренды под западную моду (улично-спортивный стиль с не‑
оновыми акцентами), а также объединяют фанатов из разных стран через 
трансляцию концертов в виртуальной реальности, а локальные субкультуры 
(например, российские «ванильки») используют глобальные тренды, но до‑
бавляют национальные нарративы. Таким образом, они стирают границы 
между странами, создавая глобальные коммьюнити.

Цифровые постсубкультуры формируют новые формы коммуникации 
(мемы, стикеры, визуальные тренды) и существуют преимущественно 
в онлайн-пространстве, где цифровые технологии определяют их эстетику, 



65

Теория и история культуры

ценности и социальные практики. Они генерируют виртуальные миры в фор‑
ме видеоигр, VR-сообществ. Создается новая киберпанк-эстетика, в которой 
реальность замещается технологичными пространствами, заполненными 
мрачными визуальными образами депрессивного ночного города с неоно‑
выми огнями. Городская среда воспринимается как враждебная человеку, 
создается ощущение неминуемой глобальной катастрофы. Свойствами 
киберпанк-эстетики выступают высокие технологии, низкий уровень жизни 
и цифровые антиутопии.

Цифровые платформы TikTok и Instagram ускоряют распространение ги‑
бридных эстетик: NFT-арт постсубкультура – цифровые художники продают 
коллажи из ретро- и футуристических элементов. Формируются Интернет-
сообщества (фэндомы, Reddit-группы, TikTok-сцены) и виртуальные геймер‑
ские кланы (в Fortnite, Genshin Impact).

В отличие от панков или хиппи с их традиционными формами протеста, 
открытым сопротивлением и идеологической борьбой, постсубкультуры 
редко борются с системой напрямую. Вместо прямого конфликта с системой 
участники постсубкультур используют пародию, абсурд, мемы и игровые 
практики, чтобы выразить несогласие с социальными нормами, политикой 
или культурными стереотипами. Это позволяет выражать несогласие в мяг‑
кой, неконфронтационной форме.

Основные черты критики и иронии в постсубкультурах выступают в форме 
деконструкции авторитетов, создания игровой дистанции, меметической 
критики, цинизма как защитного механизма. Так, деконструкция авторите‑
тов происходит с помощью иронии, направленной на развенчание догм, 
стереотипов массовой культуры и т. п. Цифровые постсубкультуры избега‑
ют прямого противостояния, предпочитая игровую дистанцию, симуляцию 
и гиперболизацию (например, троллинг, абсурдные флешмобы), что позво‑
ляет сохранять безопасность, оставаясь в рамках цифрового пространства. 
Меметическая критика осуществляется с помощью создания мемов, кото‑
рые становятся инструментом коллективного осмеяния, позволяя быстро 
распространять сатиру без явного авторства, например, ироничные образы 
«ванилек» или «офисного планктона». В цифровых постсубкультурах цинизм 
выступает как защитный механизм.

Постсубкультуры, в отличие от классических субкультур, часто выполняют 
функцию эскапизма и развлечения. Эта функция особенно актуальна в услови‑
ях цифровой эпохи, где виртуальные пространства и гибридные идентичности 
становятся инструментами ухода от рутины и социального напряжения. Эска‑
пизм – стремление уйти от действительности в мир иллюзий – проявляется 
в постсубкультурах через создание виртуальных миров, фэнтези-нарративов, 
увлечение аниме, косплеем, литературой в жанре фэнтези (например, вселен‑
ные «Гарри Поттера» или «Властелина Колец»), где логика чудес заменяет 
жесткие социальные нормы. Игровые практики выступают как способ кон‑



66

Теория и история культуры

струирования новых «Я» посредством коммуникации: флешмобы, ролевые 
игры превращают повседневность в перформанс, игровые практики. Эска‑
пизм является адаптивным механизмом в условиях стресса, а развлечения 
воспринимаются как инструмент сопротивления рутине. Постсубкультуры 
трансформируют развлечение в инструмент креативного самовыражения. 
Г. Дженкинс в книге «Конвергентная культура» отмечал, что цифровые плат‑
формы позволяют фанатам смешивать контент, создавая новые формы [16].

Фестивали, рейвы, киберпанк-вечеринки, флешмобы становятся центра‑
ми опыта формами спонтанного игрового протеста против урбанистической 
монотонности, где фанаты создают альтернативные социальные иерархии. 
Эскапизм и развлечение в постсубкультурах – это не просто бегство от ре‑
альности, а сложные стратегии адаптации к стрессам постиндустриального 
общества. Они сочетают игровую свободу, креативность и риски десоциали‑
зации, требуя баланса между самореализацией и сохранением социальных 
связей. Эскапизм в постсубкультурах может быть позитивным, снимающим 
стресс, развивающим креативность (например, арт-сообщества DeviantArt) 
и негативным: видеоигровая зависимость, уход в виртуальность как форма 
социальной депривации [10].

Постсубкультуры, в отличие от классических субкультур, активно взаимо‑
действуют с рыночными механизмами, являясь не только потребителями, 
но и агентами коммерциализации на фоне усиления роли потребления 
и индивидуального выбора в современном обществе [14]. Постсубкультуры 
становятся «просьюмерскими», смешивая потребление и производство 
контента, социальные медиа создают новые формы молодежной социа‑
лизации. Примерами подобных цифровых постсубкультур могут служить 
киберготы – виртуальные арт-коллективы, использующие AI для создания 
музыки и графики; аниме-додзинши: самоиздающиеся комиксы, распро‑
страняемые через Telegram-каналы; гламурные нуар-сообщества: эстетика 
«Dark academia» в Pinterest и Instagram.

Влияние постсубкультур проявляется в создании новых трендов, форми‑
ровании нишевых рынков и интеграции в маркетинговые стратегии брендов. 
Коммодификация постсубкультур выражается в том, что культурные симво‑
лы, которые создаются постсубкультурой, легко присваиваются индустрией 
моды и развлечений, стирается грань между протестом и потреблением. 
Коммерциализированные гибриды существуют в виде коллаборации брен‑
дов с постсубкультурными трендами, когда происходит сращивание пост‑
субкультур с модой и маркетингом. Они практически теряют протестный 
потенциал и превращаются в товар (например, гранж от масс-маркетов). 
К таким явлениям можно отнести K-pop фэндомы как двигатели мерчан‑
дайзинга, стимпанк-аксессуары в массовой моде. Одной из первых данные 
процессы рассматривала Сара Торнтон в книге «Клубные культуры» (1995), 
когда анализировала субкультурный капитал и его коммерциализацию [21].



67

Теория и история культуры

Постсубкультуры быстро впитываются модой, маркетингом и медиа, они 
создают новые ниши для бизнеса (мерч, стриминг, цифровое искусство). 
Постсубкультуры формируют спрос на уникальные товары (мерч, косплей-
атрибутику, цифровой контент), что стимулирует развитие специализиро‑
ванных бизнесов. Например, K-pop фэндомы генерируют многомиллион‑
ные продажи альбомов и мерчандайза, аниме-сообщества создают спрос 
на стриминговые платформы (Crunchyroll) и локальные фестивали.

Среди ключевых аспектов коммерциализации постсубкультур можно 
назвать создание нишевых рынков и коллаборации с брендами. Компании 
используют эстетику постсубкультур для создания ограниченных коллекций 
(Nike и Off-White, Gucci и Dapper Dan). Цифровые инфлюенсеры, связанные 
с субкультурами, становятся амбассадорами брендов. Постсубкультуры 
являются частью платформенной экономики, соцсети (TikTok, Instagram) 
монетизируют контент постсубкультур через рекламу и партнерские про‑
граммы Мем-культура генерирует прибыль для брендов через виральные 
челленджи (например, #SeaShanty на TikTok), а киберпанк-эстетика вдох‑
новляет дизайн технологических продуктов (Apple, Razer).

Участники постсубкультур (художники, музыканты) монетизируют свои 
работы через NFT, Patreon, Bandcamp и таким образом происходит транс‑
формация культурного капитала в финансовый. Таким образом, постсубкуль‑
туры – активные участники рынка, чьи практики переопределяют границы 
между культурой и коммерцией. Их влияние изучается через призму концеп‑
ции культурного капитала, конвертацию культурного капитала в экономиче‑
ский через субкультурные практики (Бурдьё), платформенную экономику, 
роль фанатов в формировании рыночных трендов (Дженкинс) и гибкость 
потребительских практик в условиях глобализации, потребительской гиб‑
кости (Бауман).

Коммерциализация постсубкультур носит противоречивый характер, в ка‑
честве ее положительного эффекта следует назвать развитие малого бизнеса 
(инди-бренды, фан-арт); что касается негативных последствий, то это такие, 
как потеря аутентичности, эксплуатация символов субкультур корпорациями, 
в частности, использование гранж-стиля массовыми ритейлерами.

Еще одной концепцией постсубкультуры является представление о ней 
как о симулякре (Ж. Бодрийяр), пародии на классические субкультуры (на‑
пример, «ванильки» – ирония над романтическими образами), использова‑
ние абсурда и гипербол для деконструкции норм мемными сообществами 
или в ироничных течениях «нормисов» (пародия на норкор).

Постсубкультуры отражают «текучую» идентичность» (З. Бауман) и гибри‑
дизацию глобальной культуры. Их типы варьируются от временных субпо‑
токов до цифровых сообществ, где ключевыми чертами становятся ирония, 
виртуализация и коммерциализация, гибридность – смешение стилей, жан‑
ров и идей из разных культур (например, К-поп в синтезе с уличной модой 



68

Теория и история культуры

и киберпанком). Отсутствуют чистые формы, только ремиксы и коллажи, что 
свидетельствует о постмодернистском характере постсубкультур. Протест 
и альтернативность заявлены в мягкой форме иронии, абсурда, эклектики, 
например, мем-сообщества (тикток-трэндс) пародируют социальные нормы, 
снижая их значимость. Культурный микс и обновление эстетики присущи 
постсубкультуре, в ней смешиваются элементы из разных эпох и субкультур, 
создавая новые стили (например, «гранж-ретро», «винтажный техно»), что 
делает культуру более динамичной и разнообразной. С. Торнтон отмеча‑
ла, что субкультурный капитал теперь строится на умении комбинировать 
разнородные стили [21].

Примерами обновления эстетики и гибридизации стилей могут служить ки‑
берлоки у киберготов: дреды из компьютерных кабелей и пластика как символ 
синтеза органического и технологичного, киберготы объединяют готическую 
мрачность с футуристическими технологичными акцентами (пластик, неон, 
микросхемы); стимпанк смешивает викторианскую эстетику с альтернативной 
технологической историей, создавая «ретрофутуризм» и стимпанк-моду – кор‑
сеты с шестеренками, очки-гогглы – ревизия викторианского стиля через при‑
зму научной фантастики; Dark Аcademia – смешение классической литературы 
(Оскар Уайльд), университетской эстетики и готических мотивов в Pinterest-
образах. Присутствует заимствование из поп-культуры и нишевых жанров: 
эстетика Е-girl/Е-boy вбирает элементы аниме, гранжа 1990‑х и мем-культуры; 
киберпанк-сообщества интегрируют мотивы из кино («Бегущий по лезвию»), 
литературы и видеоигр («Cyberpunk 2077»).

Постсубкультуры показывают временный и гибридный характер молодеж‑
ных объединений, отказ от стабильной идеологической и классовой принад‑
лежности, которые были характерны для ранних субкультур. Они отражают 
эпоху цифрового общества: изменчивы, ироничны и сосредоточены на само‑
выражении, а не на противостоянии системе. Формируется особая цифровая 
идентичность: индивид обозначает свое присутствие в публичной среде 
на платформах и сервисах с помощью гипервизуальных и гипертекстуальных 
средств, проявляя себя в гибридной форме. Ирония становится способом 
сохранить автономию без прямого столкновения. Критика и ирония в пост‑
субкультурах – это стратегии мягкого сопротивления, позволяющие выражать 
несогласие без прямого конфликта. Они отражают цифровую трансформацию 
протеста, где мемы и пародия заменяют лозунги и баррикады.

Цифровая коммуникация превращает субкультуры в динамичные сети, 
где идентичность конструируется через контент, а не идеологию. Это откры‑
вает возможности для творчества, но также усиливает риски фрагментации 
общества. Культурный микс в постсубкультурах – это не хаотичный коллаж, 
а осознанная стратегия создания новых смыслов с помощью рекомбинации 
старых элементов. Такие практики отражают запрос на индивидуальность 
в условиях глобализации и цифровизации, где эстетика становится языком 



69

Теория и история культуры

самоидентификации. В современном обществе массового потребления 
постсубкультуры оказывают влияние на рынок и выполняют функцию ком‑
мерциализации. Постсубкультуры отказываются от радикальной идеоло‑
гии, в них отсутствуют жесткие политические или философские доктрины 
(в отличие от панков или скинхедов) и классовой интерпретация. В отличие 
от субкультур, которые рассматривались через призму классовой борьбы, 
постсубкультуры – это скорее про стиль, творчество, самовыражение. Акцент 
ставится на эстетике, а не на протесте.

Постсубкультуры не столько противостоят обществу, сколько адаптируют‑
ся к нему, выполняя функции социализации, самовыражения и культурного 
обмена. Они отражают ценности поколения, выросшего в эпоху интернета: 
гибкость, иронию, визуальность и глобальную connected-идентичность.

Список литературы

1.	 Бауман З. Текучая современность. Пер. с англ. под ред. Ю. В. Асочакова.
Санкт-Петербург: Питер, 2008. 240 с.

2.	 Булатова Е. И. Концептуализация молодежной социальности в постсубкуль‑
турных исследованиях: теория «новых племен»//Обсерватория культуры. 
2015. № 2. С. 24–28.

3.	 Воеводина Л. Н. Основные типологии молодежных субкультур и их функ‑
ционал в современном обществе//Вестник Московского государственного 
университета культуры и искусств. 2025. № 3 (125) С. 40–52.

4.	 Воеводина Л. Н. Субкультуры как формы коллективной идентичности и со‑
циального сопротивления //Вестник Московского государственного универ‑
ситета культуры и искусств. 2025. № 2 (124). С. 60–68.

5.	 Жаркова М. А. Концепция субпотоков в рамках постсубкультурного подхода 
к изучению молодежных субкультур//Вестник Нижегородского университета 
им. Н. И. Лобачевского. Серия: Социальные науки. 2012. № 3(27). С. 42 – 45.

6.	 Жаркова М. А. Молодёжный субпоток: особенности формирования, функци‑
онирования и трансформации в современном российском обществе: на при‑
мере флешмоба города Казани. Диссертация кандидата социологических 
наук, Казань, 2013.

7.	 Омельченко Е. Л. О субкультурах и молодежных сценах. https://spb.hse.ru/
soc/youth/rnf/news/197068421.html?ysclid=me18rnm1l4658398086

8.	 Омельченко Е. Л. Уникален ли российский случай трансформации молодеж‑
ных культурных практик? //Мониторинг общественного мнения: Экономиче‑
ские и социальные перемены. 2019. № 1. С. 3–27.

9.	 Чернышенко В. В. Постсубкультуры эпохи постмодерна как новый феномен 
молодежной культуры // VII Всероссийская научная конференция с между‑
народным участием «Булгаковские чтения». Орел: ГОУ ВПО “Орловский 
государственный университет”, 2013. C.264–267.



70

Теория и история культуры

10.	Шапинская Е. Н. Эскапизм в пространстве массовой культуры // Ярославский 
педагогический вестник. 2019. № 1 (106). С. 180–185.

11.	 Bennett A. Popular Music and Youth Culture: Music, Identity and Place. Palgrave 
Macmillan, 2000. 246 p.

12.	Bennett A. Subcultures or Neo-Tribes? Rethinking the Relationship Between 
Youth, Style and Musical Taste, Sociology, 1999. 33(3). Pp. 599–617.

13.	Blackman S. Subculture: The Fragmentation of the Social. Routledge, 2005. 
280 p.

14.	Chaney D. Lifestyles. London: Routledge, 1996. 208 p.
15.	Gelder K. Subcultures: Cultural Histories and Social Practice. London: Routledge, 

2007. 320 p.
16.	Jenkins H. Convergence Culture: Where Old and New Media Collide. New York: 

NYU Press, 2006. 308 p.
17.	Maffesoli M. The Time of the Tribes: The Decline of Individualism // Mass Society, 

trans/ D. Smith. London: Sage, 1996 [orig. 1988]. 224 p.
18.	Muggleton D. Inside Subculture: The Postmodern Meaning of Style. Oxford: Berg, 

2000. 208 p.
19.	Mugg D., Weinzierl Rleton. What is “The Post-subcultural Studies” Anyway? // The 

Post-Subcultures Reader / Ed. D. Muggleton, R. Weinzierl. Oxford: Berg, 2003.
20.	Robards B., Bennett A. MyTribe: Postsubcultural manifestations of belonging 

on social network sites. Griffith University, Issue of Sociology, 2011, 45 (2). Pp. 
303–317.

21.	Thornton S. Club Cultures: Music, Media and Subcultural Capital. Cambridge: 
Polity Press, 1995. 192 p.

22.	Waltz M. Zwei Topographien des Begehrens: Pop/Techno mit Lacan // 
Bonz J. Sound, Signatures, Pop-Splitter, Frankfurt a. M., 2001. S. 214–231.

23.	Weinzierl R. Subcultural Protest in Times of the Pop-Entrepreneur, 2001. 
[Электронный ресурс]. URL: https://transversal.at/transversal/1001/weinzierl/
en?hl=Weinzierl


