
24

Теория и история культуры

ТРИ ОСНОВНЫЕ ТРАКТОВКИ 
НАРОДНОСТИ ИСКУССТВА

УДК 7.011

http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-156-24-34

Сергей Александрович СТЕПАНОВ,
кандидат культурологии, 
доцент кафедры литературы и лингвистики, 
заместитель декана по научной работе факультета 
медиакоммуникаций и аудиовизуальных искусств, 
Московский государственный институт культуры,
Химки, Московская область, Российская Федерация,  
e-mail: stt.stepanov2018@yandex.ru

Аннотация. Статья посвящена проблеме определения народности в искусстве. 
Рассматриваются три трактовки. Согласно первой трактовке, сформулированной 
создателями русского классического искусства, народность есть следование в ху-
дожественном творчестве исконным национальным традициям, содержащимся 
прежде всего в фольклоре. Автор обращается здесь к мыслям А. С. Пушкина, 
В. Г. Белинского, М. И. Глинки, М. М. Пришвина. Представители революционной 
демократии XIX века, считавшие народность первостепенной составляющей 
искусства, подчеркивали, что народ, создавший национальную культуру, прежде 
всего трудящиеся массы. Исходя из этого, народность искусства воплощается 
в глубоком и объективном отображении жизни народных масс. Также народность 
определяется как высшая степень популярности, когда произведения «уходят 
в народ», наиболее яркие фразы из них цитируются в обиходной речи, а персо-
нажи становятся героями анекдотов.

Ключевые слова: народность, искусство, творчество, традиция, фольклор, 
популярность.

Для цитирования: Степанов С. А. Три основные трактовки народности искусства 
// Культура и образование: научно-информационный журнал вузов культуры 
и искусств. 2025. №1 (56). С. 24–34. http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-156-24-34

THREE MAIN INTERPRETATIONS  
OF THE NATIONALITY OF ART
Sergey A. Stepanov,  
CSc in Cultural Studies, Associate Professor  
at the Department of Literature and Linguistics,  
Deputy Dean for Research at the Faculty of Media 
Communications and Audiovisual Arts,  
Moscow State Institute of Culture, 
Khimki, Moscow Region, Russian Federation,  
e-mail: stt.stepanov2018@yandex.ru

Abstract. The article is devoted to the problem of defining nationality in art. Three 
interpretations are considered. According to the first interpretation formulated by the 
creators of Russian classical art, nationality is the following in artistic creation of the 
original national traditions contained primarily in folklore. The author refers here to the 
thoughts of A. S. Pushkin, V. G. Belinsky, M. I. Glinka, M. M. Prishvin. Representatives 



25

Теория и история культуры

Триада «Православие. Самодержавие. Народность» была сформулиро-
вана в 30‑е годы XIX века известным общественным деятелем из консерва-
тивного лагеря, многолетним министром народного просвещения Российской 
империи графом Сергеем Семеновичем Уваровым. Обосновывая свою 
концепцию, С. С Уваров отмечал, что русский народ не разделяет понятия 
«царь» и «страна», воспринимая это как нечто единое, гарантирующее сча-
стье, силу и славу. Народ в России, в чём искренне был убеждён сановник, 
искренне предан самодержавной власти и одновременно является глубоко 
религиозным, почитает православное духовенство наравне с государствен-
ной властью. Народность трактовалась как «единение всех народностей 
страны, преданность России собственным традициям и самобытному пути». 
Триада С. С. Уварова, сформулированная в том числе в качестве альтер-
нативы лозунгу Великой французской революции «Свобода. Равенство. 
Братство», была поддержана императором Николаем I и в итоге стала 
официальной идеологией Российской империи до конца её существования 
в 1917 году [12, с. 89].

«Преданность традициям» в сфере художественного творчества во-
плотилась в запечатлении в произведениях исконных самобытных начал, 
присущих именно русскому народу. А. С. Пушкин в незаконченной статье 
«О народности в литературе», обобщая мысли ряда русских писателей 
первой половины XIX века (А. А. Бестужева-Марлинского, О. М. Сомова, 
В. К. Кюхельбекера), предлагает следующее определение рассматриваемого 
понятия: «Климат, образ правления, вера дают каждому народу особенную 
физиономию, которая более или менее отражается в зеркале поэзии. Есть 
образ мыслей и чувствований, есть тьма обычаев, поверий и привычек, 
принадлежащих исключительно какому‑нибудь народу» [цит.: 1, с. 232].

Близкие мысли сформулировал лидер русской литературной критики 
В. Г. Белинский. С его точки зрения народность есть «отражение индивиду-
альности, характерности народа, выражение духа внутренней и внешней его 
жизни, со всеми ее типическими оттенками, красками и родимыми пятнами» 
[2]. Отмеченное было для критика одним из приоритетов в оценке лите-
ратурных произведений. Вспомним в связи с этим определение «Евгения 

of the revolutionary democracy of the 19th century, who considered nationality to be 
the primary component of art, emphasized that the people who created national culture 
were primarily the working masses. Based on this, the nationality of art is embodied in 
a dull and objective representation of the life of the masses. Nationality is also defined 
as the highest degree of popularity, jokes «go to the people», the most striking phrases 
of them are quoted in everyday speech, and the characters become the heroes of jokes.

Keywords: nationality, art, creativity, tradition, folklore, popularity.

For citation: Stepanov S. A. Three main interpretations of the nationality of art. Culture 
and Education: Scientific and Informational Journal of Universities of Culture and Arts. 
2025, no. 1 (56), pp. 24–34. (In Russ.). http://doi.org/10.2441/2310-1679-2025-156-24-34



26

Теория и история культуры

Онегина» А. С. Пушкина в качестве энциклопедии русской жизни, а также 
искренний восторг от поэтичного, но одновременно очень детального опи-
сания И. С. Тургеневым многочисленных картин повседневности в цикле 
«Записки охотника».

Изначальным художественным воплощением «особой физиономии на-
рода» является фольклор. Хрестоматийно известна фраза выдающегося 
русского композитора М. И. Глинки: «Создает музыку народ, а мы, художники, 
её аранжируем». В начале 30‑х годов XIX века молодой русский музыкант со-
вершил продолжительную поездку по Европе, познакомился с творчеством 
лучших европейских композиторов, произведения которых, как было им за-
мечено, основывались прежде всего на «животворящем народном мелосе». 
Благодаря этому М. И. Глинка сформулировал свою творческую позицию: 
«Я понял, музыку создаёт народ. Пора и русским композиторам, стоящим 
всё на той же ступени случайного пользования народной песни, подняться 
на ступень выше» [8, с. 23]. Молодой композитор стремится создать по-на-
стоящему национальную оперу, что понимает следующим образом: «…Во 
всяком случае, сюжет будет совершенно национальный. И не только сюжет, 
но и музыка. Во всяком случае, я хочу, чтобы мои дорогие соотечественники 
были тут, как у себя дома» [8, с. 24].

Выдающийся прозаик М. М. Пришвин, известный прежде всего в качестве 
одного из лучших в русской литературе певцов родной природы, считал 
фольклор для себя не менее важным, он прямо утверждал: «Отними у меня 
фольклор – отними половину меня самого!» [11, с. 24]. Фольклорные образы 
страшного и косного Кащея, одухотворенной красавицы Марьи Моревны, 
волшебной земли Азии и трудолюбивого народа берендеев, поселившиеся 
в сознании Пришвина ещё в детстве, стали для него не только сквозными 
персонажами, но и некими жизненными символами. На склоне лет, анали-
зируя свой творческий путь, знаменитый писатель «исповедуется» перед 
читателями: «Мое чувство родины исходит от слова, которое унаследовал 
я через мать мою от русского народа – это наследство и есть моя родина…» 
[11, с. 192].

Критик и публицист 2‑й половины ХХ века Михаил Лобанов в 1968 году 
опубликовал резонансную статью «Просвещенное мещанство», направ-
ленную против псевдоинтеллигенции, так называемых «образованцев», 
широко представленных в обществе последних советских десятилетий. 
«Образованцам», «просвещенным мещанам» свойственны поверхност-
ность, ограниченность, самолюбование, стремление к внешним эффектам, 
следование моде, в том числе интеллектуальной и эстетической. Создать 
что‑то по-настоящему значимое в сфере искусства «просвещённые ме-
щане», даже обладающие определённым талантом, не способны. Причи-
на этого – отсутствие внутреннего стержня, а также разрыв с глубинными 
традициями народной культуры, являющимися воплощением подлинной 



27

Теория и история культуры

духовности, основой основ настоящего творчества: «…Истинная культура 
исходит из недр народного опыта. Даже музыка, которую называют наиболее 
«общечеловеческим» видом искусства, не оторвана от национальных исто-
ков (хотя бы и духовные кантаты Баха, впитавшие в себя многое из немецкой 
средневековой музыки). Культура – растение органичное, немыслимое вне 
народной почвы…» [9, с. 119].

По-своему видели суть народности русские революционные демократы 
второй половины XIX века. Они также были убеждены в том, что искусство 
должно основываться прежде всего на исконных национальных началах, 
воплощенных в народном творчестве. Однако народ в их понимании – пре-
жде всего простолюдины, трудящиеся массы. Именно эти массы являются 
подлинным фундаментом национальной культуры, представители интелли-
генции обязаны им практически всем. Данная концепция предельно четко 
сформулирована в статье одного из наиболее ярких представителей ука-
занного течения, знаменитого литературного критика и публициста Н. А. До-
бролюбова «О степени участия народности в развитии русской литературы 
(«Очерк истории русской поэзии» А. Милюкова)». Образованному слою, 
гуманитарной и творческой интеллигенции Добролюбов отводит в русской 
жизни весьма скромное место: «Коренная Россия не в нас с вами заключает-
ся, господа умники. Мы можем держаться только потому, что под нами есть 
твердая почва – настоящий русский народ; а сами по себе мы составляем 
совершенно неприметную частичку великого русского народа» [4].

По отношению к огромным народным массам немногочисленные образо-
ванные люди, вышедшие преимущественно из привилегированных сосло-
вий, находятся, как подчеркивает Н. А. Добролюбов, в состоянии культурного 
долга: «Всякий закон, всякое приобретение, всякое положение, всякая вещь, 
наконец, тем лучше, чем большему количеству личностей или предметов 
доставляет пользу или удобство. А это что же за великое явление, которое 
в течение веков всё ограничивается сотнями и тысячами людей, не обращая 
внимания на миллионы!.. И поверьте, что эти миллионы вовсе не виноваты 
в своем невежестве: не они отчуждаются от знания, от искусств, от поэзии, 
а их чуждаются и презирают те, которые успели захватить умственное до-
стояние в свои руки…» [4].

Мыслитель-демократ утверждает, что умение описывать родную природу 
и делать бытовые зарисовки, знание просторечных слов и точное использо-
вание их в своих текстах отнюдь не делают писателя носителем настоящий 
народности. Для достижения этого необходимо «проникнуться народным 
духом, прожить его жизнью, стать вровень с ним, отбросив все предрассудки 
сословий, книжного учения и пр., прочувствовав всё тем простым чувством, 
каким обладает народ…» [4].

Подлинное значение наследия предшествующих русских писателей 
Добролюбов видит прежде всего в том, насколько в нём была отображе-



28

Теория и история культуры

на жизнь простых людей. Оценивая отечественную литературу в данном 
контексте, юный тенденциозный критик в большей или меньшей степени 
откровенно ниспровергает очень многих ушедших классиков. Например, 
выдающиеся поэты-классицисты Михаил Ломоносов и Гавриил Державин 
не представляют, по мнению Добролюбова, почти никакой значимости. 
М. В. Ломоносов – прежде всего учёный-просветитель, сделанное им для 
русской науки, в том числе для языкознания, отрицать невозможно. Однако 
для литературы как таковой, для ее общественного значения, Ломоносов, 
как искренне считает молодой критик, не сделал практически ничего: «Как 
до него схоластическая поэзия ограничивалась изображением «Орла рос-
сийского» или сочинением аллегорического «Плача и утешения» в виршах 
Симеона Полоцкого и Сильвестра Медведева, так точно и Ломоносова 
поэзия не шагнула дальше дидактического нравоучения да напыщенного 
воспевания бранных подвигов» [4]. Ещё более жёстко Н. Добролюбов ха-
рактеризует Г. Р. Державина. Для критика-демократа прославленный поэт – 
придворный стихотворец, автор хвалебных од, посвященных императрице 
и ее приближенным, откровенно презирающий простолюдинов, считающий 
их «чернью непросвещенной». Добролюбов категорически не согласен с об-
щепринятым мнением, что Гавриил Державин привнес в русскую поэзию 
нечто новое: «Произведения Державина носят на себе отпечаток то отвле-
ченной мертвой схоластики, то эпикурейских ощущений, не очищенных 
ни изящным вкусом, ни здравой мыслью, то придворного шутовства в духе 
нравов того времени» [4].

Подытоживая далеко не комплиментарную оценку наследия поэтов-
классицистов, Н. Добролюбов утверждает: «Нет, мы решительно не соглас-
ны, будто от Ломоносова до Державина совершилось какое‑то громадное 
развитие в русской поэзии. Если развитие и было, то самое ничтожное, 
да и то скорее в отношении к внешности, к форме выражения, а уж никак 
не в отношении к развитию и расширению содержания» [4].

В русском литературном сентиментализме, основоположником которого 
стал Н. М. Карамзин, Добролюбов усматривает, по сравнению с классицизмом, 
очень незначительное движение вперёд. Это воплощается прежде всего в об-
ращении к простому быту, полностью отсутствующему у поэтов-классицистов. 
Однако «бытописание» Карамзина подражательно, практически лишено 
конкретных деталей, абстрагировано от социальных проблем и откровенно 
слащаво. В поэзии родоначальника отечественного литературного роман-
тизма В. А. Жуковского тенденциозный критик видит почти исключительно 
повторение недостатков сентиментализма. Одновременно в качестве опре-
деленной заслуги Жуковского отмечается расширение читательского круга, 
поскольку его баллады были прочитаны всеми грамотными дворянами.

Особое значение А. С. Пушкина, с точки зрения Добролюбова, заключа-
ется в том, что создатель русского литературного языка и основоположник 



29

Теория и история культуры

реализма в русской литературе первым смог представить в художествен-
ной словесности «ту самую жизнь, которая у нас существует, и предста-
вить именно так, как она является на деле…» [4]. Но, по мнению критика, 
поэтический лидер нации смог овладеть лишь «формой народности». Её 
подлинное, глубинное содержание для Пушкина было, как утверждает До-
бролюбов, ещё недоступно. Причина этого заключается прежде всего в при-
надлежности А. С. Пушкина к привилегированному слою, образованному 
европеизированному дворянству. Н. А. Добролюбов напоминает читателям, 
что со времени Пушкина литература «вошла в жизнь, стала необходимой 
принадлежностью образованного класса – класса людей, достаточно ма-
лочисленного у нас» [4]. Вследствие этого великий поэт «отвращался даже 
от тех проявлений народности, какие заходили из народа в общество, окру-
жавшее Пушкина…» [4].

Не удалось подняться до подлинной народности, по мнению Н. А. Добро-
любова, и последующим первостепенным классикам русской литературы – 
М. Ю. Лермонтову и Н. В. Гоголю. В качестве несомненного достоинства 
творчества Лермонтова выделяется то, что родоначальник отечественной 
психологической прозы «обладал, конечно, громадным талантом и, умевши 
рано постичь недостатки современного общества, умел понять, что спасе-
ние от этого ложного пути находится только в народе» [4]. Однако молодой 
образованный дворянин, воспитанный иностранными гувернерами, был 
от мира простолюдинов очень далёк: «Обстоятельства жизни Лермонтова 
поставили его далеко от народа, полнейшего выражения чистой любови 
к народу, гуманнейшего взгляда на его жизнь нельзя и требовать от поэта» 
[4]. Творчество Н. В. Гоголя, познакомившего русскую читающую публику 
с малороссийским фольклором, подарившего художественной литературе 
оригинальный приём сказа, казалось бы, должно было стать подлинным 
воплощением народного духа. Но, как утверждает критик, писатель-дворянин 
«не смог идти до конца по своей дороге, не постиг вполне, в чем тайна рус-
ской народности, перемешал хаос современного общества с стройностью 
простой, чистой народной жизни» [4].

Не считает Добролюбов по-настоящему народным и первого русского 
«крестьянского» поэта XIX века Алексея Кольцова. А. В. Кольцов – выходец 
из обеспеченной семьи воронежских мещан, сын удачливого торговца, позже 
вступившего в купеческую гильдию. Однако после успешных публикаций 
в столичных журналах молодого провинциального поэта стали считать 
крестьянином, поскольку его произведения основывались прежде всего 
на фольклорной эстетике и сюжетах сельской жизни, которую Кольцов, 
несмотря на принадлежность к состоятельной городской семье, постоянно 
наблюдал и, соответственно, хорошо знал. Появилась легенда, согласно ко-
торой талантливый поэт был свинопасом, овладевшим грамотой и начавшим 
писать блестящие стихи. Критик признаёт, что Алексей Кольцов по-настоя-



30

Теория и история культуры

щему знал повседневную жизнь простого народа во всех её проявлениях. 
Но для создания подлинно народной поэзии этого оказалось недостаточно. 
Простонародные персонажы поэтических произведений Кольцова прак-
тически полностью оторваны от глобальных социальных процессов, всё 
ограничивается событиями их частной жизни.

Завершая подробно рассмотренную нами статью, Н. А. Добролюбов 
приходит к выводу, что «до сих пор (статья была опубликована в 1858 году) 
наша литература почти никогда не выполняла своего назначения: служить 
выражением народной жизни, народных стремлений» [4].

Народность художественного произведения также может воплощаться 
в огромной популярности, когда это произведение «уходит в народ». Один 
из примеров – песенное наследие отечественного композитора второй поло-
вины ХХ века Эдуарда Колмановского («Я люблю тебя, жизнь!», «За окошком 
свету мало», «Алёша», «Хотят ли русские войны?», «Где ж ты раньше 
был?», «Я работаю волшебником»…). Строки и мелодии песен композитора, 
скончавшегося более тридцати лет назад, органично присутствуют в жизни 
русских людей и во втором десятилетии XXI века. Объективными являются 
мысли З. Прилепина: «Если даже забудут про всё советское и раскатают 
бульдозерами то место, где советское росло – песни Колмановского, как са-
мая упрямая трава, прорастут. И пойдёт кто‑нибудь иного поколения, и вдруг 
запоёт: ″…мне немало дано – ширь земли и равнина морская…″» [10].

Один из постоянных соавторов Э. С. Колмановского знаменитый поэт 
Е. А. Евтушенко отмечал, что песни талантливого композитора «уходи-
ли в народ» в значительной степени благодаря органичной связи с фоль-
клорными традициями, на которых мы останавливались ранее: «Волга 
русской культуры непредставима без родника фольклора» [5, с. 68]. Как 
свидетельствует Евтушенко, Колмановский, несмотря на происхождение 
из интеллигентной московской семьи, блестяще знал «запевки, частушки, 
вагонные, барачные и лагерные песни» [5, с. 67]. Благодаря этому компози-
тор «фольклор не имитировал – он его создавал. Колмановский счастливо 
избежал стилизации. Он не въехал в музыку на деревянном, пустом внутри, 
карусельном коне заемного стиля «а ля рюс»» [5, с. 69]. В качестве примера 
поэт вспоминает одну из совместных работ – песню «Бежит река». Текст 
песни был написан на готовую мелодию. Причем мелодия для «подтекстов-
ки», наигранная композитором, сразу же вызвала у Евтушенко ассоциации 
с впечатлениями военного детства: «Она меня ошеломила своей незнакомой 
знакомостью, как будто я ее слышал в своем сибирском раннем детстве, 
где‑нибудь на завалинке, глядя, как танцуют друг с дружкой одинокие, изны-
вающие от недоласканности вдовы убитых на фронте солдат. Мне казалось, 
что я знал слова этой песни, да только забыл. Мне не нужно было их при-
думывать – мне нужно было только их вспомнить. Так оно и случилось!» [5, 
с. 69]. Поэт впоследствии неоднократно сталкивался с тем, что многие люди 



31

Теория и история культуры

считают песню народной, даже не догадываются про музыку Колмановского 
и слова – Евтушенко. Для автора это самый большой комплимент: «Песня 
не писалась с расчетом на «народность» – она стала народной» [5, с. 70].

С XIX века известен феномен литературной песни: строки поэта, имя ко-
торого известно, «подхватываются» другими людьми, коллективно кладутся 
на музыку и в итоге начинают восприниматься как фольклорные, являющиеся 
плодом устного народного творчества. Причём таким образом новую жизнь 
получили как основанные на фольклорных принципах стихотворения ранее 
упоминаемых «крестьянских» поэтов Алексея Кольцова («Степь», «Хуто-
рок») и Ивана Сурикова («Рябина»), так и, например, одно из произведений 
поэта-интеллектуала Ф. И. Тютчева. Его стихотворение «Я встретил Вас», 
профессионально положенное на музыку композитором Л. Д. Малашкиным, 
позже было «перепето» миллионами простых людей, стало так называемым 
городским романсом. В рассказе Юрия Нагибина «На тихом озере», написан-
ном на рубеже 50‑х – 60‑х годов ХХ века, адаптированную версию знаменитого 
романса исполняет под гитару малограмотный плотник-шабашник.

В ХХ–XXI веках, благодаря массовой печати, радио, телевидению, а поз-
же и интернету, художественные произведения получили возможность ти-
ражирования. Однако далеко не все из них, становясь широко известными, 
обретали настоящую популярность. Публицист и блогер Галина Иванкина 
в одной из своих статей чётко и объективно разграничивает понятия «попу-
лярность» и «известность». Популярность в данном случае – «известность + 
любовь, желание подражать, уважение… Популярность – это Леонид Утёсов, 
Любовь Орлова, Людмила Целиковская, Сергей Столяров. Позже – Андрей 
Миронов, Анатолий Папанов, «Кабачок 13 стульев»…» [6].

Высшей ступенью популярности является массовая, народная цитируе-
мость, когда фразы из литературных произведений и фильмов становятся 
«крылатыми», песни, как, в частности, ранее выделенные нами работы 
Эдуарда Колмановского, «припеваются хором» (дословная цитата из кино-
песни такого рода), а художественные персонажи получают новую жизнь 
в анекдотах. Об этом интересно и объективно говорит писатель и публицист 
Андрей Воронцов в статье, посвящённой феноменальной популярности (и, 
соответственно, народности) фильма «Семнадцать мгновений весны» и его 
героев, в том числе отрицательных: «…Анекдоты о персонажах произве-
дения говорят больше, чем многомиллионные тиражи книги и многолетние 
трансляции сериала. Это успех бесспорный, удушающий на корню всякую 
критику. Не только Штирлиц, но и враги в черной эсэсовской форме стали 
нашими народными героями. Они как Чапаев, Петька и Анка-пулеметчица. 
Эти семнадцать мгновений не кончаются никогда» [3].

Не менее, чем советский разведчик-нелегал времён Второй мировой 
войны Штирлиц-Исаев, народным для миллионов наших соотечественников 
стал художественный персонаж иностранного происхождения – английский 



32

Теория и история культуры

детектив-аналитик Шерлок Холмс. Многосерийная экранизация «Записок 
о Шерлоке Холмсе» А. Конан Дойла, выполненная на рубеже 70‑х – 80‑х 
годов ХХ века кинорежиссёром И. Ф. Масленниковым, как и «Семнадцать 
мгновений весны» Т. М. Лиозновой, «ушла в народ». Реплики её персона-
жей («Элементарно, Ватсон!» и пр.) часто цитируются в обиходной речи, 
детектив Шерлок Холмс и его ассистент-биограф доктор Ватсон/Уотсон, 
как и Штирлиц-Исаев со своими оппонентами-гитлеровцами, стали геро-
ями многочисленных анекдотов. Причём огромную популярность англий-
ский детектив получил не только в нашей стране, она является всемирной, 
выдуманный литературный персонаж в итоге воплотился в реальности. 
В 1990 году на лондонской улице Бейкер-стрит, где, согласно произведениям 
А. Конан Дойла, жил знаменитый детектив-аналитик, был основан музей 
Шерлока Холмса, ставший одной из достопримечательностей столицы 
Великобритании.

Обратимся в рассматриваемом контексте к отечественному комедийному 
телесериалу XXI века «Воронины», в основе сюжета которого – нелепые 
и смешные ситуации из повседневной жизни большой московской семьи, 
где пожилые родители и двое взрослых сыновей, уже имеющих собственные 
семьи, вынуждены сосуществовать на одной жилплощади. Художественные 
достоинства сериала, являющегося ремейком американской комедии по-
ложений «Все любят Рэймонда», достаточно спорны. Однако «Воронины» 
смогли «уйти в народ», прежде всего благодаря образу главы семьи – ворч-
ливого, но доброго и весёлого пенсионера Николая Петровича, сыгранного 
скончавшимся несколько лет назад известным актёром театра и кино, на-
родным артистом РФ Борисом Клюевым. Б. В. Клюев в одном из интервью 
рассказывал, как во время гастролей в провинциальных городах за ним 
постоянно бегали местные дети, повторяя реплики любимого персона-
жа из «Ворониных». Причём Борис Владимирович, в отличие от многих 
своих коллег, воспринимал это с искренним удовольствием. Взрослые же 
очень часто говорили актёру, что его Николай Петрович напоминает им 
собственных отца или деда. Мэтр драматического искусства подчеркивал, 
что воплотил в своём персонаже, ставшим по-настоящему народным, черты 
множества людей из обыденной жизни, известных ему с детства: «Николай 
Петрович Воронин – собирательный образ, объединивший людей, которых 
я хорошо помню по коммуналкам. Отец Ворониных напоминает о тысячах 
и тысячах отцов советского периода. Ворчливый папаша – некое воспоми-
нание о московских дворах, по которым разгуливали, как павлины, люди 
в тренировочных штанах за 7 рублей. Это о том, как дяди во дворах играли 
на столах, обитых цинковым железом, в домино и в карты» [7]. Последняя 
в творческой биографии заметная кинематографическая работа стала для 
актёра «проживанием заново некоего коллективного прошлого, своего рода 
данью ″пожелтевшей″ памяти» [7].



33

Теория и история культуры

В заключение вновь отметим, что народность в сфере искусства, худо-
жественного творчества трактуется как следование исконным националь-
ным началам, источником которых является фольклор. Данной концепции 
придерживались создатели классической русской культуры и их последо-
ватели в ХХ веке. Русские революционные демократы XIX века, в целом 
разделяя указанную точку зрения, сосредотачивали внимание на том, что 
воплощением русского народа и, соответственно, создателем подлинной 
национальной культуры являются прежде всего трудящиеся массы, по отно-
шению к которым представители гуманитарной и творческой интеллигенции, 
в подавляющем большинстве принадлежавшие к привилегированному слою, 
находились в состоянии долга, как социального, так и культурного. Вслед-
ствие этого первостепенная задача искусства заключается в том, чтобы 
«служить выражением народной жизни, народных стремлений». Одновре-
менно существует трактовка народности как высшей ступени популярности, 
когда произведения и персонажи «уходят в народ», цитируются в обиходной 
речи, фактически становятся частью повседневной жизни.

Список литературы

1.	 Агейкина И. Н. Идеологемы «Народ» и «Народность» в русской публици-
стике XIX века // Вестник РГГУ. Серия: История. Филология. Культурология. 
Востоковедение. 2008. № 11. С. 228–237.

2.	 Белинский В. Г. Ничто о ничем, или отчет г. издателю «Телескопа» за послед-
нее полугодие (1835) русской литературы / URL: http://az.lib.ru/b/belinskij_w_g/
text_0900.shtml?ysclid=m6jrgk79g2228845203

3.	 Воронцов А. Штирлиц медленно идёт по коридору. О романе Ю. Семено-
ва «Семнадцать мгновений весны». URL: https://moskvam.ru/applications/
shirokiykrug/prilozhenie4_47.html?ysclid=lzftlfpjne881139407.

4.	 Добролюбов Н. А. О степени участия народности в развитии рус-
ской литературы («Очерк истории русской поэзии» А. Милюкова). URL: 
https://ru.wikisource.org/wiki.

5.	 Евтушенко Е. А. Мелодия жизни // Я люблю тебя, жизнь. Эдуард Колма-
новский: строки судьбы и песен: (Сб. воспоминаний). Москва: Знание, 1999. 
С. 67–70.

6.	 Иванкина Г. Непопулярные знаменитости. URL: https://dzen.ru/a/W2n7qy73
HwCoiguj?ysclid=lzcmueuaxi641519846.

7.	 Клюев Б. Простачка Воронина играть труднее, чем изысканных ари-
стократов. URL: https://www.mk.ru/culture/2013/07/03/879004‑boris-
klyuev-prostachka-voronina-igrat-trudnee-chem-izyiskannyih aristokratov.
html?ysclid=m6jra3y3a7772136180

8.	 Ливанова Т. Н. М. И. Глинка: биографический очерк. Москва: Музгиз, 1962. 
40 с.



34

Теория и история культуры

9.	 Лобанов М. П. Просвещённое мещанство / Лобанов М. П. Твердыня духа: 
сборник статей. Москва: Институт русской цивилизации, 2010. С. 109–123.

10.	Прилепин З. 100 лет Эдуарду Колмановскому. URL: https://prilepin.livejournal.
com/3067328.html?ysclid=m75xgdu0df58329115

11.	 Пришвина В. Д. Круг жизни: Очерки о М. М. Пришвине. Москва: Художествен-
ная литература, 1981. 239 с.

12.	Шевченко М. М. Понятие «теория официальной народности» и изучение 
внутренней политики Николая I // Вестник Московского университета. Сер. 
8. История. 2002. № 4. С. 89–104.


