
31

Теория и история культуры

КУЛЬТУРА СЕМЕЙНОСТИ: 
ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ

УДК 316.6

http://doi.org/10.2441/2310-1679-2024-152-31-45

Кирилл Александрович ТЮРИН,
аспирант Южно-Российского гуманитарного института, 
Ростов-на-Дону, Российская Федерация,  
e-mail: kirillturin161@gmail.com

Аннотация: В статье проводится анализ противоречий и тенденций развития 
культуры семейности в современном мире. Культура семейности рассматри-
вается как один из ведущих факторов обеспечения устойчивого развития рос-
сийского общества не только с точки зрения демографической проблематики, 
но и в аспекте утверждения преемственности его нравственной основы. Клю-
чевым компонентом культуры семейности является выстраивание ценностно 
заинтересованного отношения членов семьи к формам внутрисемейной комму-
никации вне зависимости от внешних социальных, инфраструктурных условий. 
Траектория эволюции семьи в ситуации модерна и перехода от патриархальной 
традиционной социальности к постиндустриальной и изменения роли городской 
среды в этом переходе говорит о постепенном выделении самостоятельных 
форм семейной жизни в качестве приоритетного направления культурного 
целеполагания. Главной целью статьи является обоснование доминирующей 
роли семейности в опыте самосознания индивида и утверждении самой семьи 
как ключевой ценности, способствующей укреплению целостности и цельности 
посткризисного российского общества. Объект исследования – современная 
семья; предмет исследования – семейность и семейные отношения в единстве 
своих исторических и аксиологических граней. Теоретические основы и методо-
логия исследования опираются на комплексный социокультурный подход, в рам-
ках которого структурно-функциональные (полоролевые, институциональные) 
и ценностно-смысловые грани семейной жизни рассматриваются в единстве. 
Семейность как форма связи и отношений между близкими родственниками 
исторически сложилась в качестве наиболее гармоничного способа сохранения 
традиционной культурной идентичности личности. Материалом исследования 
является концептуальное обобщение основных тенденций развития семьи 
в масштабе перехода от традиционно-патриархального уклада к современ-
ному. Результатом исследования стали выявленные противоречия динамики 
семейности и семейных отношений в условиях влияния западной гедонисти-
ческой идеологии. Популярность и «гламурная» стилистика идеи гендерного 
«партнерства» и альтернативных практик организации половых отношений 
внутри традиционной семейной структуры приводят к обратному результату: 
семья оказывается для индивида суммой внешних рамок, в которых личный 
жизненный «сценарий» отчужден.

Ключевые слова: семейность, семья, патриархат, советская семья, гендерное 
партнерство, модерн, урбанизация, ценности, традиция, институт.

Для цитирования: Тюрин К. А. Культура семейности: вызовы времени // Культура 
и образование: научно-информационный журнал вузов культуры и искусств. 2024. 
№1 (52). С. 31–45. http://doi.org/10.2441/2310-1679-2024-152-31-45



32

Теория и история культуры

Постановка проблемы

Для подавляющего большинства россиян именно семья сегодня вы-
ступает наиболее надежным островком стабильности в сложном быстро 
меняющемся мире, основой жизненной самореализации и способом дости-
жения определенных горизонтов собственного пути. На уровне обыденного 
восприятия весь смысл социального существования получает в семье свое 
реальное воплощение и воспринимается практически всегда сквозь призму 
проблем, актуальных внутри семьи и для семьи. Прежде всего в таком ка-

THE CULTURE OF FAMILIALITY: ­
CHALLENGES OF THE TIME
Kirill A. Tyurin,  
Postgraduate student of the South Russian Humanitarian Institute, 
Rostov-on-Don, Russian Federation,  
e-mail: kirillturin161@gmail.com

Abstract: The article analyzes the contradictions and trends in the development of 
family culture in modern Russian society. Family culture is considered as one of the 
leading factors in ensuring sustainable development of society not only from the point 
of view of demographic problems, but also in the aspect of asserting the continuity 
of its moral basis. The key component of the family culture is the development of 
value-oriented attitude of family members to the forms of intra-family communication 
regardless of external social and infrastructural conditions. The trajectory of family 
evolution in the situation of modernity and the transition from patriarchal traditional 
sociality to post-industrial sociality and the changing role of the urban environment 
in this transition suggests the gradual allocation of independent forms of family life 
as a priority direction of cultural goal-setting. The main purpose of the article is to 
substantiate the dominant role of familiality in the experience of an individual’s self-
consciousness and the affirmation of the family itself as a key value that contributes to 
strengthening the integrity and wholeness of post-crisis Russian society. The object 
of the study is the modern family; the subject of the study is family and family relations 
in the unity of their historical and axiological facets. The theoretical foundations and 
methodology of the study are based on a comprehensive sociocultural approach, within 
the framework of which structural-functional (gender, institutional) and value-meaning 
facets of family life are considered in unity. Family life as a form of connection and 
relations between close relatives has historically developed as the most harmonious 
way of preserving the traditional cultural identity of the individual. The material of the 
study is a conceptual generalization of the main trends in the development of the family 
in the scale of transition from the traditional-patriarchal way of life to the modern one. 
The result of the study is the revealed contradictions of the dynamics of family dynamics 
and family relations under the influence of Western hedonistic ideology. The popularity 
and «glamorous» style of the idea of gender «partnership» and alternative practices of 
organizing sexual relations within the traditional family structure lead to the opposite 
result: the family turns out to be a sum of external frameworks for an individual, in which 
the personal life «scenario» is alienated.

Keywords: familyhood, family, patriarchy, Soviet family, gender partnership, modernity, 
urbanization, values, tradition, institution.

For citation: Tyurin K. A. The culture of familiality: challenges of the time. Culture and 
Education: Scientific and Informational Journal of Universities of Culture and Arts. 2024, 
no. 1 (52), pp. 31–45. (In Russ.). http://doi.org/10.2441/2310-1679-2024-152-31-45



33

Теория и история культуры

честве семья воспринимается как супружеский союз, перетекающий со вре-
менем в союз родительский. Рождение детей, их воспитание, образование 
и многостороннее утверждение в качестве авторов нового самостоятельного 
жизненного проекта (с последующим появлением внуков), рассматривается 
родителями, как правило, в качестве конечного пункта прибытия семейного 
ковчега. Пункта, в котором они еще сами, непосредственно, могут пережи-
вать реализацию или даже готовый итог выбранной ими самими когда‑то 
в молодости стартовой (такой же авторской) жизненной позиции, приватной 
«философии», значимой именно своей судьбоносностью. – Такова наибо-
лее распространённая и довольно устойчивая схема, посредством которой 
семья первоначально выступает для индивида основой его личного самоо-
пределения, ценностного выбора, мировоззренческого «взросления» [7; 10].

Наполнение этой схемы живым интимно окрашенным и творчески про-
дуцируемым содержанием – дело, реализуемое в опыте семейности как 
определенного формата культуры личности, который можно условно назвать 
культурой семейности. Сам термин «семейность» характеризует установку 
на ценность семьи. Когда в повседневной жизни говорят «он по характеру 
человек семейный», то имеют в виду как раз то, что, что человек ставит 
семью во главу угла, ценит ее и трудится ради нее. По нашему мнению, 
именно «культура семейности» является на сегодняшний день ключевой 
категорией аналитического раскрытия особенностей кризисной и посткри-
зисной трансформации как института семьи в целом, так и его ценностного, 
смыслового измерения. Вне такого измерения практически невозможно 
уловить связь между процессами духовной реинтеграции общества и его 
нравственного оздоровления и укреплением семьи. Данное обстоятель-
ство играет важную роль в характеристике современной российской семьи, 
пребывающей последние десятилетия, фактически, в положении незавер-
шенного перехода (транзита) от одной масштабной макромодели создания 
человека, к другой [1].

В семье закладываются все основные жизненные установки будущей 
личности, формируются ее когнитивные, коммуникативные и ценностные 
структуры. Но настоящая проблема заключается в том, что сама семья 
должна утверждаться, сохраняться и творчески свободно развиваться в ми-
ровоззрении человека не только в качестве истока его жизненного пути, 
но и как предмет его личностных усилий, желаний, предпочтений, наконец, 
труда. Лишь в этом случае может быть обеспечена жизнеспособность семьи 
не только как нормативно и инструментально закрепленного социально-
культурного института, но и как желательного для самого человека образа 
жизни, мышления, внутреннего момента его самосознания. Так семья, как 
некий горизонт личности, и сможет выступать устойчивым способом связи 
индивидов, поколений, основой безболезненной эволюционной смены тра-
диций. Лишь в таком случае она может способствовать достижению прочно-



34

Теория и история культуры

сти и стабильности всего общества и государства. Потому что только через 
семью, с которой человек соотносится чувственно и ценностно, интимно 
заинтересованно, общественные новации могут обретать в его глазах леги-
тимный характер. Не случайно сегодня на государственном уровне офици-
ально утверждается концептуальный характер политики поддержки семьи, 
которая постепенно обретает черты системной целенаправленной работы.

Одна из основных причин глубокого культурного травмирования рос-
сийского общества в конце ХХ в. и заключалась в кризисе и частичном 
обрушении культуры семейности. Идеал советской семьи утратил свою фун-
даментальность, значимость в опыте рядового гражданина страны вместе 
с уходом советской государственности. При этом обретение каких‑то новых 
смысловых очертаний семейной жизни, помимо функций деторождения, 
удовлетворения половых потребностей и освоения семейных форм ведения 
бизнеса (пришедших вместе с западной модой), не произошло.

Вызовы, с которыми столкнулась постсоветская семья, есть вызовы 
именно культуры семейности. От конструктивного ответа на них зависит 
в том числе и решение стоящей перед страной труднейшей задачи обеспе-
чения демографической устойчивости общества. Активное материально-
инфраструктурное стимулирование института семьи вряд ли достигнет 
конечной цели, если сама семья из простой социальной «оболочки» виталь-
ной нужды и общественно узаконенной формы отношений между мужчиной 
и женщиной, между родителями и детьми, не перерастет в самодоста-
точную ценность, актуальную для жизнетворческого самоутверждения 
человека.

Культура семейности: ­
грани явления в современном контексте

Считаем необходимым предложить рабочую дефиницию культуры семей-
ности. – Культура семейности есть исторически обусловленный способ 
выстраивания общительной связи между членами семьи, в котором сама 
эта связь, ее форма и содержание, выступают ведущими ценностями 
в опыте самосознания человека.

Ключевым элементом культуры семейности выступает не только осознание 
человеком принадлежности к определённой семье (фамилии), но и способы 
отношения к данной принадлежности – семьецентризм. Отсюда проистекает 
динамизм культуры семейности и ее креативный потенциал: семья не только 
«материал» или средство для личностного роста, но и его форма, цель.

Культура семейности включает в себя культуру супружеских отношений, 
различные аксиологические и смысловые аспекты института брака, спец-
ифику отношений родителей и детей, сохранение и укрепление межпо-
коленческих связей. Но она не сводится ни к одному из этих (или любых 



35

Теория и история культуры

иных) компонентов. Культура семейности есть культура определенного типа 
коммуникации, организации совместного быта и создания специфически 
семейных артефактов (в том числе общее жизненное пространство, дом, 
«очаг», традиции семейных праздников, застолий и т. п.) [12]. Она включает 
в себя ценности любви, помощи, дружбы, понимания и уважения, возраста 
(уважение к старшему поколению дедушек и бабушек), но определяющей 
ценностью является сама наличная семья. Культуре семейности свой
ственен определенный эстетизм. «Так принято в нашей семье» – утверж-
дение, обладающее порой канонической силой, способной побороть даже 
экономические или иные внешние невзгоды времени или обстоятельств. 
Сама семейность и есть, другими словами, то, что ценно само по себе. Она 
как ценность не тождественна нормативно или ригористично толкуемому 
формату «правильного» взросления индивида. Культура семейности, кроме 
того, не является исторически обусловленной компенсацией социального 
или психологического одиночества. И она не складывается автоматически 
лишь в силу природных факторов полоролевого различия. Как и всякая 
культура вообще, семейная предполагает возможность обретения новых 
смысловых градаций в жизненном опыте конкретного индивида. В этом – ее 
несомненное ценнейшее обретение в истории человеческого сообщества.

Обратим внимание, что в современном российском медийном простран-
стве существует своеобразный «жанр» авторского или журналистского 
повествования об истории семьи того или иного известного политического 
деятеля, актера, композитора, ученого, врача и т. д. Акцент в таких рас-
сказах всегда делается именно на особой эстетизм, то есть на особые 
формы жизни, которые и склеивали ценность и цельность семейного оча-
га в периоды социальных бурь (1990‑е годы). Такие формы порой очень 
красочны и способны формировать индивидуальный лик традиции семей-
ственности. В таких формах активно включаются не только люди, члены 
семьи, но и предметы – различные семейные реликвии, памятные сервизы, 
книги, альбомы, предметы мебели, элементы интерьера родительского 
дома и другие вещи, наделенные особым смыслом только внутри семей-
ного общения и семейного обмена чувствами и мыслями. Для внешнего 
зрителя такая эстетика преподносится как пример, как знак того, какой 
творческой и объединяющей силой может на самом деле обладать семья, 
далеко не сводимая только к браку и рождению детей. Более того, именно 
семейность как значимая ценность способна сохранять семью в случае 
нарушения каких‑то моральных табу или требований традиции. Например, 
супружеская измена отнюдь не всегда является достаточным основанием 
для разрушения семьи. Конечно, желание семьи и желание сохранения 
семьи не следует рассматривать как подавление личного смысла жизни 
семейного человека, но отличие семейности в том и состоит, что возника-
ющие на ее пути препятствия, испытания, горести и иные проблемы можно 



36

Теория и история культуры

и нужно решать творчески, сообща, в том числе работая над самим собой. 
Культура семейности – это культура труда (радость созидания, совмест-
ного строительства), а не просто потребления готового «счастья». 
Потому семейность и подлинна; ее просто нельзя заменить обертками или 
подделками. Сладко, как известно все то, до чего еще нужно дотянуться. 
Подлинной семейности глубоко чужда всякого рода имитация. Попытки 
копировать чужую семейность приводят к разрушению реальной семьи.

В основе культуры семейности всегда диалог, открытый к внутренней 
интерпретации, чтению, признанию. Желательным уровнем развития такого 
диалога в семье является не указующее поучение подрастающего поколе-
ния «хорошему» (эффект будет обратный), а включение личного примера 
и опыта. В этом и отличие культуры семейности от культуры школьного или 
сугубо общественного (коллективного) воспитания: личный пример/опыт 
усваивается в первую очередь не на уровне знания, а ценностно, чувстви-
тельно, на уровне внутреннего переживания. Потому диалоговый характер 
семейности есть способ развития самосознания человека, эффективная 
основа его личностного роста.

Эти характеристики культуры семейности не раз становились предметом 
художественного осмысления в старинном русском фольклоре, классиче-
ской литературе, советском и российском кинематографе. Семейный кон-
фликт как сюжет (если, конечно, это не детектив и не историческая драма) 
и был прежде всего конфликтом двух стратегий семейности – иерархической, 
нормативно-традиционной, жесткой, и семейности диалоговой, творчески-
взрослеющей (в качестве примера можно привести известные картины 
И. Хейфица, Н. Ильинского, В. Краснопольского, К. Исаева, Э. Рязанова, 
В. Меньшова, Н. Михалкова и др. мастеров кино). В этих координатах скла-
дывались любовь и верность молодых супругов, отношения подростков 
и родителей, моральный опыт старших и младших.

В качестве первичной схемы супружества-родительства-детства, об-
наруживаемой приходящим в этот мир человеком (ребенком), семья ока-
зывается совершенно объективной реальностью, отношение к которой 
первоначально выстраивается на уровне витальных потребностей (еда, 
кров, безопасность или защита, привязанность к родителям и пр.) и не пред-
полагает активного сопротивления со стороны ребенка (даже если семья 
настоящая, родная, заменена семьей искусственной в детских домах и иных 
подобных заведениях). Будучи стартовой жизненной площадкой, семья 
не отменима, но еще и не достаточна для формирования собственной 
«взрослой» культуры семейности. Ценностно окрашенный образ семьи 
и ее личностные смыслы формируются лишь впоследствии. И здесь уже 
на прививаемые родителями установки в процессе воспитания/образования 
накладываются общественные требования, нормы, идеалы, моральные 
аксиомы или же их антитезисы.



37

Теория и история культуры

Культура семейности как совокупность личностных установок, целей, по-
требностей и планов индивида, с этой точки зрения может рассматриваться 
как своеобразный тест на жизнеспособность транслируемых во времени 
и встречно направленных (со стороны семьи на уровне личных контактов, 
примеров, чувств, эмоций и со стороны общества, государства, закрепляю-
щих желательные формы социализации каждого последующего поколения) 
нормативных и духовных аспектов человеческого существования. Иными 
словами, именно семейность как жизненный ориентир в индивидуальном 
прочтении обнаруживает энергию и творческий потенциал усвоенного че-
ловеком обязательного набора нравственных координат, этических, эсте-
тических, хозяйственных и иных кодексов.

Ответ на главный вопрос для большинства населения не только постсо-
ветских государств, но и всего западного мира – что такое семья и для чего 
она нужна каждому – звучит на самом деле просто и одновременно емко. 
Семья – это союз самых близких кровных родственников (родители, дети, 
иногда братья и сестры). В современной культуре степень этой близости 
максимальна, а значит масштабы семьи и семейственности стали сегодня 
существенно ýже. Семья на самом деле мало кем полностью отождествля-
ется просто с родственниками. Кровное родство само по себе перестало 
быть определяющим критерием семейности как самой жизненной установ-
ки, обладающей существенным культурным потенциалом. Желание иметь 
семью отнюдь не тождественно желанию обладать кругом близких по крови 
родственников. Дистанция между кровным родством и родством семейным 
говорит о приоритете духовной сердцевины семейного средоточия по от-
ношению к природным факторам, о том, что внутри современной семьи 
предполагаются такие феномены как дружба, любовь, взаимная поддержка, 
помимо отношений, диктуемых природой или силой одной лишь наследу-
емой традиции или предписываемой нормы.

Причины такого глубокого рассогласования имеют свою историю и в це-
лом помогают наглядно представить траекторию эволюции как структуры 
общества, так и культурных механизмов утверждения личности в качестве 
одной из универсалий. Семья – другая фундаментальная и одна из наиболее 
древних таких универсалий; исторически старшинство принадлежит имен-
но семье, а не личности. Феномен личности, по крайней мере, в западном 
обществе, это не только духовный, мыслительный, центр, стержень само-
сознания и нравственного совершенства. Личность – это еще и собствен-
ник, индивид, у которого есть тело и частное жизненное пространство, 
особое чувство времени, личные «места», «часы», желания и потребно-
сти, связанные с ним самим, доступные и понятные лишь ему, и скрытые 
от других, неизвестные им. Личность – сама есть всегда тайна и она всегда 
обладает некой тайной. Что является одним из условий ее суверенности 
по отношению к обществу. До тех пор, пока эта частная жизнь сохраняет 



38

Теория и история культуры

свои внутренние ресурсы, общество не может сломить личность. В то же 
время, никакая тайна и никакие интимно открываемые ценности не могут 
выступать прочным фундаментом личности, если в них отсутствуют другие 
люди [14].

Культура семейности – наиболее прочный из исторически сложившихся 
вариантов гармонизации процессов самоутверждения человека как обосо-
бленного «я» и как связанного природными и социальными нитями с другими 
людьми.

Культура семейности уже в современном контексте является своеобраз-
ным индикатором нередко болезненной и драматичной трансформации 
готовности человека разделять с другими собственный жизненный проект 
(сценарий), то есть быть личностью в самом высоком нравственном смысле 
этого слова (представленном в западной и отечественной классической ли-
тературе и философии). Семейность очень быстро превращается в пустой 
знак, навязанное извне или по ошибке выбранное бремя, если в ней умирает 
общность смыслов и ценностей, общность реализации и удовлетворения тех 
или иных потребностей, наконец, общность мечты (как совместного будуще-
го). То же можно сказать и об общности в толковании прошлого (единство 
биографического и автобиографического сюжетов и нарративов), в силу 
чего история семьи обретается всякий раз как наша история, а не история 
лишь моя или твоя.

Вопрос, сформулированный выше и интуитивно понятный, наверно, 
абсолютно любому представителю современного общества, – «для чего 
нужна семья?» – как ни парадоксально, вовсе не следует прямо из желания 
иметь семью. Желание иметь семью не производно лишь от желания об-
рести постоянного сексуального партнера и родить впоследствии ребенка, 
тем самым зафиксируя в будущем собственную фамилию, или же полу-
чить какие‑то гарантии неодинокой старости. Потребность в продолжении 
рода, в обеспечении минимального жизненного комфорта, безопасности 
и обустроенности собственного жилища и т. п. не являются сами по себе 
исчерпывающим основанием для появления и реализации желания семьи. 
Это желание носит синтетический характер, не сводимый к каким‑то от-
дельным, пусть и очень важным в жизни каждого, компонентам.

Цели существования семьи может определять и общество. Сама кон-
струкция семьи как союза полов с целью ведения совместного хозяйства, 
рождения и воспитания детей, трансляции каких‑то традиционных идеалов, 
носит достаточно «сквозной» универсальный характер. Нередко человек 
может желать семью, но не стремиться к ее наполнению привычными «об-
катанными» элементами. Как показывает практика современного семье-
строительства, в том числе в нашей стране, тот же брак «по любви» может 
сочетаться со стремлением человека найти в любимом также и друга, что 
не исключает наличия друзей за пределами семьи. В семье, таким образом, 



39

Теория и история культуры

дифференцируются различные уровни и сегменты, не редуцируемые друг 
к другу и не отменяющие ценность высокой любви между супругами (или 
между родителями и детьми). О ряде противоречий и опасностей, таящихся 
в современной трактовке отношения между желанием семьи и потребностью 
в определенном символическом, смысловом и аксиологическом содержании 
семейной формы существования в связи с развитием новейших тенденций 
массовой культуры с ее культами гедонизма и потребительства как раз 
и следует сказать особо.

Семейность и семья. Традиции и новации

Кратко напомним, что в патриархальном обществе наличие или отсут-
ствие совпадения внешней (нормативно заданной) конструкции семьи и се-
мейности как личного/совместного проекта индивида/индивидов вообще 
выходило за рамки частного самоопределения личности. Основа патриарха-
та (причем, не только внутри европейского цивилизационного очага) – сила 
традиции, украшенная мифопоэтической или религиозной символикой, 
и исходящая из особых условий жизни, производства и самосохранения до-
индустриального общества. Только через семейные связи и отношения (как 
определенную матрицу самой культуры) отдельный человек получал «вход» 
в систему публичных институтов и доступ к различным благам общества. 
Семья – тот «круг лиц», который даровал индивиду права, но и наклады-
вал весомые обязательства. Например, большая крестьянская семья – это 
своего рода община, связанная прежде всего узами хозяйственными, тру-
довыми, властными (даже если во главе стоила мать, а не отец) [3, с. 83]. 
Аналогично большая аристократическая семья. Например, в средневековой 
Европе. Кровное родство в ней, конечно, было одним из ключевых крите-
риев принадлежности, но не уступавшим самой фамилии, хотя последняя 
могла сводиться к пустующему знаку, «факсимиле»: «Слова делают вещи» 
[8, с. 38]. Принцип старшинства и кровной близости часто совпадали и вы-
ступали вкупе против культуры семейности как особой культуры интимного 
(«приватного») и приятного общения, способного искренне радовать челове-
ка. «Приватность состояла в свободном выборе сообщества, позволяющего 
пожить другой жизнью, вне обыденных забот. Будь они женскими, учеными, 
дружескими, юношескими, тайными или открытыми, всем им была свой
ственна радушная интимность отношений, которая, по-видимому, не пред-
полагалась в семейной жизни» [6, с. 449].

Яркий пример – судьбы королевских династий в странах Западной Ев-
ропы в XVII–XVIII вв. Известно, что в Версале особое положение «принцев 
и принцесс крови» выражалось в укреплении ритуала и церемониала ин-
ститута абсолютной монархии [9]. Тогда как семья самого монарха в при-
вычном нам смысле слова образовывала совершенно иной во всех смыс-



40

Теория и история культуры

лах мир, отделенный и пространственно (архитектурно), и символически, 
и коммуникативно [13]. «Принцы крови», как и тело самого Короля, были 
доступны абсолютно всем подданным, тогда как доступ в «семью» – это 
особая милость-привилегия, получить которую могли лишь те, в ком был 
заинтересован отец, брат, муж, сын или внук – любая из «ролей», которую 
желал играть Король помимо своей главной профессиональной роли – роли 
Короля. С чем были связаны проблемы так называемых морганатических 
браков и браков династических. Если говорить о водоразделах, отделявших 
«старый режим», сословно-монархический, от модернового, связанного 
с развитием городов, промышленного капитализма и гражданского обще-
ства, то следует указать как раз на изменение статуса и роли культуры 
семейности как один из ключевых показателей, отражавших в том числе 
смещение приоритетов и ценностей в опыте самосознания личности.

В индустриальном и тем более постиндустриальном обществе дистанция 
между фамилией и кровными узами постепенно увеличивается. Культура се-
мейности в дореволюционной России была подвержена тем же тенденциям, 
что и в странах европейского региона. Кроме того, судьба уже современной 
российской семьи в немалой степени определяется и непростым насле-
дием советского времени и очевидными для него противоречиями между 
ценностями общего и частного. Идеал «большой советской семьи» (и всего 
советского народа как одной «большой семьи») все‑таки остался идеалом; 
крепкие советские семьи были крепки именно семейностью, частной 
традицией, которая далеко не всегда находила свое идейное оправдание 
и подтверждение на уровне официальной социально-педагогической акси-
оматики (в СССР она частично воспроизводила утопические проекты про-
шлого, связанные с идеализацией воспитания нового поколения). Авторитет 
школы в деле нравственного роста всегда был выше семейного назидания.

Следует отметить и еще одну черту советского времени: в самых больших 
городах, Москве, Ленинграде, столицах Союзных республик, крепкие семьи 
были более устойчивы к социальным изменениям, хотя и были оторваны 
от патриархальности деревенского типа. А вот города малые и средние, 
в которых активно шли коммунистические стройки и «сверху» насаждалась 
«культура советского быта» [5], оказались в итоге социально-культурной сре-
дой более враждебной по отношению к семье и семейности. По-видимому, 
причина заключается в том, что отрыв от традиционности патриархального 
типа не был компенсирован культурным и жизнетворческим потенциалом, 
сосредоточенным в столичной среде. «Переезд в город» для новых совет-
ских семей в первую очередь означал получение материальных благ и жиз-
ненного комфорта, своего жилья, стабильной работы, карьеры и прочих со-
ставляющих престижного по советским меркам социального существования. 
А вот культура семейности, семья как самоценность, оказались на втором 
плане. За небольшой по историческим меркам промежуток 1960–1980‑х 



41

Теория и история культуры

годов, когда активно и шел процесс советской «урбанизации» и сами про-
винциальные города прирастали всем известными районами и кварталами, 
культура семейности, отпочковавшаяся от деревенских обычаев, сформи-
роваться просто не успела. Она оказалась подменена культурой быта, 
примерно равного для всех потребления, семейного досуга (возможность 
сходить в кино или в ресторан всей семьей), но не новых ценностей лич-
ностного самосознания.

В современном российском (и западном) обществе отношения семьи 
и семейности, несмотря на наличие внешней свободы, складываются дале-
ко не всегда гармонично. По мере собственного развития, создания новой 
микромодели общества («ячейки»), решения сопутствующих духовных, 
материальных, коммуникативных и иных проблем, человек может покорно 
принимать или творчески перерабатывать изначальный проект семейного 
«домостроительства» и жизнетворчества или же может вступать в конфликт 
с заложенными в родительской семье представлениями о личном «сча-
стье» и смысле индивидуального существования. В этом случае у такого 
конфликта, как известно, может быть два варианта разрешения. Или он 
завершается углублением и ростом самосознания человека как как семье-
ориентированной стратегии и тогда семейный союз сохраняется и даже 
получает обновленные внутренние импульсы, расширенную мотивационную 
базу совместной жизнедеятельности супругов/родителей или же распадает-
ся сама семья. Во втором случае конфликт выносится за грани внутреннего 
опыта индивида, проецируется на внутрисемейные связи и отношения, 
в том числе межпоколенческие. Дело в этом случае заканчивается поиском 
«виновных», перераспределением ответственности, смещением в область 
важного, но прошлого опыта, ценностный выбор при этом делает крен 
в сторону индивидуалистичного толкования и предпочтения. Традицион-
ные скрепы семейной жизни (общая собственность, совместные проекты 
супругов, «инвестиции в детей» и пр.) превращаются чаще всего во внешние 
рамки, которые тяготят и трактуются как необходимый, но минуемый этап 
личного пути.

Нередко одним из результатов подобного распада семьи становится поиск 
и обретение нового партнера, удовлетворяющего потребность в «новых» 
или просто «других» отношениях. Удивительная и драматичная метаморфо-
за многих современных российских семей. И если в трудные с социально-
экономической точки зрения 90‑е годы кризис семьи и семейных ценностей 
находил свое объективное основание и оправдание в нерешённости целого 
ряда первичных жизненных проблем (жилье, средства для создания соб-
ственного, отдельного от родительского, очага, на воспитание/образование/
лечение детей и т. п.), то в последние десятилетия семья оказалась словно 
в ловушке собственного же общественного (материального, инфраструктур-
ного, правового) обустройства. Рост благополучия, особенно в последние 



42

Теория и история культуры

годы, в том числе благодаря значительным усилиям со стороны государства 
(материнский капитал, льготные формы жилищного кредитования и пр.), 
институциональная поддержка материнства и детства, призывы СМИ од-
нако, не приводят к снижению внутренней конфликтности культуры семьи 
и семейности.

Традиционно понимаемая семья (и привычная российскому обществу, 
унаследовавшему богатый опыт советской социальной психологии, педа-
гогики и культуры быта) из своеобразной преамбулы любого жизненного 
сценария превращается все чаще в «метафорический эпиграф к будущей 
книге». Развитие же ее сюжета происходит порой совершенно непредска-
зуемо в том смысле, что общественно задаваемые критерии «семейного 
счастья» (при всем понимании его индивидуальной природы) на первый 
взгляд оказываются полностью реализованы. Отнюдь не подводные рифы 
быта, нужды, навязчивой и излишней родительской опеки (иногда сочетае-
мой с отцовской или материнской ревностью) выступают ныне с угрозой 
крушения семьи и обесценивания смыслов совместного семейного проекта. 
Если обратиться к информационным потокам в СМИ и сетевых кейсах ми-
ровой «паутины», то становится очевидно, что попытки закрепить ведущий 
характер ценности семьи носят односторонний характер и все чаще исходят 
из доминирования института брака, а также материнства и детства.

Сотни, если не тысячи страниц, публикаций и интернет-форумов посвя-
щены обсуждениям изменения гендерной идентичности мужчины/мужа/отца, 
с одной стороны, и женщины/дочери/матери, с другой. В качестве новой 
формулы «семейного счастья» нередко преподносится тезис о семейном 
партнерстве как современный (прогрессивный) вариант издания старого 
сюжета отношений мужа и жены, отвечающий либеральному духу современ-
ной культуры с ее прозападной идеологией феминизма и так называемой 
«новой морали». Именно с этим тезисом связаны многочисленные вариации 
на тему альтернативных форм брака и способов связи родителей и детей. 
Такие формы семейности как гостевой брак, групповой брак, виртуальная 
семья, однополая семья, уже не являются культурной новацией.

Вызовы, с которыми сталкивается культура семейности в наши дни, свя-
заны с активно превозносимой современным обществом потребностью 
в другом или новом качестве отношений между людьми. Речь идет прежде 
всего, о мужчине и женщине, супружеский статус которых уже не удовлетво-
ряет моде на новизну, на гламур, на стильность, на яркость индивидуального 
почерка. Если в ситуации глубокого социокультурного кризиса, в который 
погрузилось постсоветское общество в конце прошлого столетия, именно 
семья воспринималась большинством населения как надежное убежище 
от внешних социальных невзгод, как оплот стабильности, преемственности, 
как точка опоры в выборе ценностной стратегии, то теперь сама стабиль-
ность семейности, ее понятность, предсказуемость, становятся факторами 



43

Теория и история культуры

роста дистанции между семьей и ценностными предпочтениями индивида. 
Мода на всевозможную экзотику межличностной коммуникации и обмена, 
щедро питаемую западными политическими установками и мифами, иллю-
зиями массовой гедонистической культуры, неолиберальными стандартами 
«открытого общества», – симптом времени [4]. Насколько радикальна такая 
мода? Способна ли она качественно изменить традиционный характер куль-
туры семейности? Ведь не может же семья реальная, пусть и воспринима-
емая сквозь призму культа наслаждений, полностью трансформироваться 
в опыт виртуальной коммуникации.

Главная проблема, как представляется, заключена в том, что все «новые» 
формы семейности на самом деле структурно и функционально остаются 
в пределах традиционного образа и самой идеи семьи. Если семья истори-
чески всегда выступала выражением двуединой природы человека и спосо-
бом легитимной организации союза мужчины и женщины с последующим 
рождением и воспитанием потомства, то все сложившиеся на сегодняшний 
день в обществе (как в нашей стране, так и в западном мире) каналы, фор-
мы и рамки жизни человека в той или иной степени рассчитаны на семью 
именно в таком «генетически» обусловленном качестве. Даже феминизм 
и так называемый «постфеминизм», а также иные, свойственные постмо-
дернистской культуре, версии экзистенциального проектирования, исходят 
из наличия традиционной идеи семьи с ее «разделением труда», иерархией 
смыслов и ролей [2; 11]. Поэтому тезис о «новой семье» звучит, как мини-
мум, противоречиво. С одной стороны, имеется явная претензия на отмену 
всего привычного и традиционного (не только патриархального, но и ха-
рактерных для модерна нормативных концепций нуклеарной городской 
семьи). С другой, постоянно акцентируются и выносятся даже на публичное 
обсуждение психологические и социетальные проблемы людей, решивших 
организовать некое новое качество своих отношений внутри прежних лекал.

Поэтому ожидаемо и закономерно возникает вопрос: «новая» семья – это 
вообще семья? Если да (и скорее всего да, следуя логике рассуждений ее 
адептов), то наверно решение проблемы как раз и заключается в развитии 
(расширении, углублении и других метаморфозах) культуры семейности. 
А если нет, то, видимо, следует снизить требования новой семьи к обществу 
и государству в части пользования готовыми институциональными формами 
и благами, изначально рассчитанными на семью прежнюю, стандартную. 
Но даже и в первом случае культура семейности будет выглядеть весьма 
странно. Избавленная от нравственного измерения, от взаимного признания 
и опирающаяся на превратно толкуемую свободу сожительства или «гендер-
ного партнёрства», семейность будет всякий раз ускользать. Ведь очевид-
но, что сторонники различных нетрадиционных форм отношений и браков 
пытаются обрести гармонию и «счастье» вполне традиционные (верность 
партнера, готовность помогать друг другу, понимать и т. д.). – Противоречие, 



44

Теория и история культуры

требующее как институционального, так и ценностно-смыслового разре-
шения. На сегодняшний день вряд ли можно уверенно говорить о наличии 
готового рецепта его преодоления. Ясно одно, что поиск «нового» внутри 
существующих культурных параметров семейности – далеко не последний 
для нее вызов времени.

В заключение наших размышлений хотелось бы еще раз подчеркнуть, 
что культура семейности – целостное, синтетическое явление, которое 
не может быть разъято на отдельные, независимые составные. По своей 
сути семья не подвластен «моде», «ветрам времени», поскольку является 
фундаментальным антропологическим феноменом, необходимой биосоци-
альной формой общежития как полов, так и поколений, формой созидания 
новых членов общества и местом осуществления лучших коммуникатив-
ных качеств человека. Исторически меняясь, проходя через противоречия, 
семья постоянно воспроизводит «культуру семейности», которая служит 
эмоциональным и духовным «клеем», позволяющим семье дальше жить 
и развиваться.

Список литературы

1.	 Антонов А. И., Сорокин С. А. Судьба семьи в России XXI века. Размышле-
ния о семейной политике, о возможности противодействия упадку семьи 
и депопуляции. Москва: Грааль, 2000. 414 с.

2.	 Батлер Дж. Гендерное беспокойство // Антология гендерной теории. Под 
ред. Е. Гаповой. Минск: Пропилеи, 2000. С. 297–346.

3.	 Бродель Ф. Что такое Франция? Кн. первая: Пространство и история / Пер. 
с фр. Москва: Изд-во им. Сабашниковых, 1994. 405 с.

4.	 Гидденс Э. Трансформация интимности. Санкт-Петербург: Питер, 2004. 208 с.
5.	 Глазычев В. Л. Город без границ. Москва: Издательский дом «Территория 

будущего», 2011. 400 с.
6.	 История частной жизни: Т. 3. От Ренессанса до эпохи Просвещения / Под 

общей ред. Ф. Арьеса и Ж. Дюби. Москва: Новое литературное обозрение, 
2016. 720 с.

7.	 Захаров С. В. Трансформация брачно-партнерских отношений в России: 
«золотой век» традиционного брака близится к закату? // Родители и дети, 
мужчины и женщины в семье и обществе. Москва: НИСП, 2007. С. 75–127.

8.	 Ле Гофф Ж., Трюон Н. История тела в средние века / Пер. с фр. Е. Лебеде-
вой. Москва: Текст, 2008. 189 с.

9.	 Ленотр Ж. Повседневная жизнь Версаля при королях / Пер. с фр. А. Л. Ра-
ковой. Москва: Молодая гвардия. 2003. 230 с.

10.	Статистика браков и разводов в России. Данные из Единого государственного 
реестра записей актов гражданского состояния. URL: https://gogov.ru/articles/
natural-increase/marriage-divorce



45

Теория и история культуры

11.	 Шварцмантель Д. Идеология и политика / Пер. с англ. X.: Изд-во Гумани-
тарный Центр, 2009. 312 с.

12.	Чирва Д. В. Охранительная функция семейного дискурса // Вестник Санкт-
Петербургского университета. Серия 6. Философия, культурология, полито-
логия, право, международные отношения. 2009, выпуск 4. С. 118–123.

13.	Элиас Н. Придворное общество: Исследования по социологии короля и при-
дворной аристократии, с Введением: Социология и история. Москва: Языки 
славянской культуры, 2002. 368 с.

14.	Элиас Н. Общество индивидов / Пер. с нем. Москва: Праксис, 2001. 336 с.


