
105

ЛИРИЧЕСКАЯ  
ФЕНОМЕНОЛОГИЯ МЫСЛИ  
В РУССКОЙ ПОЭЗИИ XIX–XX ВВ.

УДК 82-141 

http://doi.org/10.2441/2310-1679-2024-152-105-118

Татьяна Александровна КОШЕМЧУК,
доктор филологических наук, профессор, 
заведующая кафедрой иностранных языков и культуры речи, 
Санкт-Петербургский государственный аграрный университет;
Санкт-Петербург, Российская Федерация,  
e-mail: koshemchukt@mail.ru

Аннотация: В статье анализируется одна из ключевых линий русской по-
эзии – тема мысли, ума, сознания, которая ранее не выделялась исследо-
вателями русской лирики, тогда как она важна для описания картины мира 
поэта. Являясь одной из смысловых вершин мировоззренческой концепции, 
поэтические размышления о мысли образуют своего рода лирическую фе-
номенологию сознания. Материалом для анализа служат стихотворения 
о мысли, уме, сознании, выбранные у Пушкина, Боратынского, Соловьева, 
А. Белого и Лосева. Эти произведения образуют единый метатекст со своим 
развитием. Так, ряд глубоких и тонких наблюдений о мыслительной жиз-
ни человека обнаруживаются у Пушкина, считавшего мышление смыслом 
человеческого бытия. Мысль холодная, обесценивающая жизнь явлена 
в стихах Боратынского, в которых проявлен уклон к скептицизму в трак-
товке темы. Рассматриваются также стихи, включающие в себя ключевые 
цитаты из известных философов, этот прием исследуется у Боратынского, 
Соловьева, А. Белого. Отмечена характерная черта – четкое отграничение 
словесно выраженной мысли от поэтических созерцаний и видений в лирике 
Соловьева. Показано, что линия ума в русской поэзии достигла кульминации 
в поэтическом гнозисе А. Белого на путях антропософской мысли, а также 
в поэтических умозрениях Лосева, сопряженных с традицией русской право-
славной духовности. Делается вывод: стихотворения о мысли, уме, сознании 
и самосознании свидетельствуют о том, что русская классическая поэзия 
и продолжающая ее лирика серебряного века могут быть рассмотрены, 
в согласии с характеристикой А. Белого, в контексте этапа самосознания 
русской культуры в целом.

Ключевые слова: поэтическая мысль, метатекст, тема мысли в поэзии, поэтическая 
рефлексия, поэтические видения, русская философская лирика, антропософская 
поэзия А. Белого, поэзия А.Ф. Лосева.

Для цитирования: Кошемчук Т. А. Лирическая феноменология мысли в русской 
поэзии XIX–XX вв. // Культура и образование: научно-информационный журнал 
вузов культуры и искусств. 2024. №1 (52). С. 105–118. http://doi.org/10.2441/2310-
1679-2024-152-105-118

ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ



106

Литературоведение

Если прочитать стихотворения поэта как единый текст, то можно вы-
делить в нем смысловые вершины, отражающие важнейшие лирические 
темы и скрепляющие стихи в единую концепцию. Эти тематические ли-
нии: Бог, молитва, ангел, демон, Россия, поэзия, природа, путь поэта, 
любовь – проходят через всю русскую поэзию, собирая ее также в единый 
метатекст. Каждый русский поэт оставил свои стихотворные высказы-
вания в русле этих тем: не мог не написать своей «Молитвы» и своего 
«богословского» стихотворения, своего «Ангела» (духовного идеала) 
и своего «Демона» (главенствующего искушения), и эти кульминации, 
словами А. Блока, есть своего рода «острия», на которых держится «по-
крывало» целого [5, с. 84].

LYRICAL PHENOMENOLOGY OF THOUGHT IN 
RUSSIAN POETRY OF THE XIX–XX CENTURIES
Tatyana A. Koshemchuk,  
DSc in Philology, Professor, 
Head of the Department of Foreign Languages and Speech Culture, 
St. Petersburg State Agrarian University; 
St. Petersburg, Russian Federation,  
e-mail: koshemchukt@mail.ru

Abstract: The article analyzes one of the key thematic lines of Russian poetry – the 
theme of thought, mind, consciousness. This topic has not been highlighted and 
considered earlier by the researchers of Russian lyrics, whereas it is important 
for revealing the poet’s worldview, being one of the semantic peaks of the his 
worldview concept, expressed in lyrics. The poetic thoughts of thought form a kind 
of lyrical phenomenology of consciousness. The material for analysis is formed by 
the poems about thought, mind, consciousness, selected from Pushkin, Bоratynsky, 
Solovyov, A. Bely, Losev; these poems make a single text with its own development. 
Thus, a number of deep and subtle observations of the mental life of a man are 
revealed by Pushkin, who considered thinking to be the meaning of life. The cold 
devaluing life thought is revealed in the poems of Bоratynsky noting the tendency 
to skepticism in the interpretation of the topic. Рoems including the ideas of well-
known philosophers as direct quotations are investigated; this technique is studied 
in the poems of Bоratynsky, Solovyov, A. Bely. The article notes a clear separation 
of thought from contemplations and visions – in Solovyov’s lyrics. The line of mind 
is shown to have reached a culmination in the poetic gnosis of Andrei Bely on the 
anthroposophical path and in the poetic speculations of Losev, associated with 
the tradition of Russian Orthodox spirituality. As a conclusion, Russian poems 
about thought, mind, consciousness and self-awareness indicate that Russian 
classical poetry and the lyrics of the Silver Age that continue it can be considered, 
in accordance with A. Bely’s characterization, in the context of the stage of self-
awareness of Russian culture as a whole.

Keywords: poetic thought, metatext, theme of thought in poetry, poetic reflection, 
poetic visions, Russian philosophical lyrics, anthroposophical poetry of A. Bely, 
A. F. Losev’poems.

For citation: Koshemchuk T. A. Lyrical phenomenology of thought in Russian poetry 
of the XIX–XX centuries. Culture and Education: Scientific and Informational Journal 
of Universities of Culture and Arts. 2024, no. 1 (52), pp. 105–118. (In Russ.). http://doi.
org/10.2441/2310-1679-2024-152-105-118



107

Литературоведение

Все они важны для воссоздания мировидения поэта, концепции, которая 
в лирике всегда проявляется в ее мгновенных и чаще всего спонтанных отра-
жениях, в отдельные лирические миги; не случайно, по точному пушкинскому 
слову, стихи поэта – это «летучих дум 1 небрежные созданья» [9, т. 2, с. 232], 
и стих есть «мгновенной думы долгий след» [9, 5, с. 76]: оба высказывания 
подчеркивают в поэтической мысли ее беглость и легкость – в отличие 
от строгой мысли философа. И эти миги сознания обретают незыблемую 
форму в стихах поэта – именно в этом единстве видимой спонтанности 
и сокрытой продуманности заключается обаяние поэтической мысли.

Думается, описание этого реконструируемого по отдельным фрагментам 
целого необходимо для понимания поэта. И в русле этой задачи стоит выде-
лить не исследованную ранее значимую линию. Это мысль/дума, сознание, 
ум, самосознание. Русские поэты обращались к ней, сделав в тот или иной 
миг творчества свою мысль или человеческую мысль в целом объектом сво-
его созерцания. А. А. Фет говорил, что главным предметом поэзии является 
красота мира, значит, и мысль поэт воспринмает в этом ракурсе: «…поэтиче-
ская мысль – только отражение мысли философской и опять‑таки отражение 
ее красоты» [14, с. 55]. Поэтическая мысль, по словам Фета, «не предна-
значена, как философская мысль, лежать твердым камнем в общем здании 
человеческого мышления <…>; ее назначение – озарять передний план 
архитектонической перспективы поэтического произведения…» [14, с. 55]. 
Так Фет близок Пушкину, когда отмечает не твердокаменность поэтической 
мысли, но легкость ее.

Поэтическая линия мысли прошла особенный путь, образуя особый мета-
текст; развиваясь в течение XIX века, она с очевидностью кульминировала 
в начале XX века у двух поэтов, которым будет уделено основное внимание 
в статье. Это Андрей Белый – поэт, философ и историк сознания. Он писал 
неустанно и о своем сознании, и об истории как становлении сознания чело-
века, а также сделал сознание своей поэтической темой. Второй из поэтов, 
воплотивший эту тему в немногих своих стихотворениях, – философ, человек 
ума и чистой мысли А. Ф. Лосев. Здесь точка схождения этих столь разных 
великих мыслителей XX века, людей сознания и самосознания.

При этом, как вырисовывается в статье Е. А. Тахо-Годи, А. Белый умел 
ценить Лосева как большого мыслителя: автор статьи публикует фрагмент 
1930 г. из дневника А. Белого о книге Лосева «Очерки античного симво-
лизма и мифологии»: «…можно гордиться, что в такое время в России 
появилась такая книга… <…> настоящая оригинальная мысль…» [12, 
с. 301]. А самого Лосева А. Белый оценивает как настоящего философа, 
который не «философствует», а мыслит. В высказываниях же Лосева 

1 Здесь и далее курсив в цитатах и в основном тексте используется для выделения ключевых 
слов – анализируемых в статье образов.



108

Литературоведение

об А. Белом ощутимо раздражение и неприятие чужеродного, так, в одной 
фразе из рассказа «Встреча» он выносит не мотивированный в сюжете 
приговор антропософии, отвергая тем самым и А. Белого как мыслителя-
антропософа. Было бы отрадно, если бы А. Ф. Лосев впоследствии не толь-
ко в оговорке назвал А. Белого гениальным человеком, но сказал о нем 
то примерно, что А. Белый сказал о Лосеве: А. Белый именно мыслитель, 
и мысль его – настоящая оригинальная мысль. Автор упомянутой выше ста-
тьи делает вывод о связи «противоречивого отношения» Лосева к А. Бело-
му с «двойственным отношением Лосева к символизму в целом» [12, 303]. 
Но дело не только в этом. Сущность «невстречи» двух мыслителей можно 
было бы описать и в духе А. Белого, в антропософском ключе: истинное 
есть всегда «индивидуально истинное» значительных личностей [1, 303]; 
и из 12 типов мировоззрений (выделенных Р. Штейнером – см.: [15]) каждое 
верно в своей области и неверно как притязающее на полноту истины; 
и А. Белый, следуя этой точке зрения, умел ценить несходное: он и Лосев 
принадлежали к таким столь различным духовным типам, которые можно 
было бы определить как спиритуализм гностического типа и идеализм 
логистического типа (см.: [15]).

Обратимся теперь к самой линии ума, прочерченной в XIX веке. Она не-
сет в себе глубокие догадки в наблюдении мыслительного процесса, и эти 
поэтические рефлексии весьма симптоматичны в истории самосознания 
русской культуры, – первые наброски поэтической феноменологии мысли. 
Именно словесно оформленные мысли поэтов о процессе, сути и значении 
мышления будут в центре нашего внимания, тогда как в стороне останутся 
многочисленные употребления таких лексем, как мысль, мыслить, ду-
мать в обыденном контексте, вне философских смыслов. В «Послании 
к кн. Горчакову» (1919) А. С. Пушкина легким штрихом дается значимая 
нота: «…в мыслях волен я» [9, т. 1, с. 335] – речь идет о круге друзей, где 
ум кипит, а идея свободы понимается как свобода в мышлении: человек 
свободен в своих мыслях. Эта идея будет продуктивна у А. Белого и у Ло-
сева. Идею же самого бессмертия юный Пушкин («Надеждой сладостной 
младенчески дыша…», 1823), связывает с бессмертием мысли, описывая 
это желаемое как допущение:

…душа,
От тленья убежав, уносит мысли вечны,
И память, и любовь в пучины бесконечны… [9, т. 2, с. 142.]

Тогда – продолжается тема – если душа может сохранять в посмертии 
мысли, то поэт готов был бы улететь туда,

…где мысль одна плывет в небесной чистоте… [9, т. 2, с. 142.]



109

Литературоведение

Так в этом стихотворении важнейшая примета высшего мира для поэта – 
это небесная чистота как сфера мысли.

Но иная мысль земного ума противостоит этой надежде – идея смерти как 
небытия, ничтожества, под которым прежде всего понимается отсутствие 
мысли: «Как, ничего! Ни мысль, ни первая любовь!» [9, т. 2, с. 142].

В зрелые годы мышление для Пушкина есть смысл жизни, согласно его 
известному высказыванию: «Я жить хочу, чтоб мыслить и страдать…» 
(«Элегия», 1830) [9, т. 3, с. 169]. А в потоке перечислений стихотворения 
«Все в жертву памяти твоей…» (1825) – среди всех острых и значимых пе-
реживаний бытия звучит и «…светлых мыслей красота…» [9, т. 2, с. 252]. 
Это именно подхватит впоследствии Фет, – как то, что прежде всего значимо 
для поэта.

Вообще, эпитеты мысли у Пушкина многочисленны, и эти отмеченные 
особенности мыслительного мира чрезвычайно разнообразны: мысли – вы-
сокие, благие, великие, вечные, творческие, порой веселые и приятные, 
порой – мысль скорбная, ужасная, смутная, ложная, темная, мрачная, 
а также смерти мысль, которая мила душе; думы – глубокие, грустные, 
мрачные, мятежные, сладкие, резвые, печальные, унылые, творческие, 
невольные, тяжелые, зловещие, сердечные, привычные, праздные, долгие, 
самолюбивые, отважные, жаркие, чистые, летучие, тяжкие, любимые, 
недвижные, величавые, презрительные. Все эти эпитеты говорят о тща-
тельном наблюдении Пушкина оттенков своей мыслительной жизни.

В стихотворении «Деревня» (1819) отмечается такая особенность мыс-
ли, как ее плодотворность в истории. Поэт в своем уединении погружается 
в чтение и размышление, и голос и думы других поэтов и мыслителей от-
зываются в нем:

Оракулы веков, здесь вопрошаю вас!
В уединенье величавом
Слышнее ваш отрадный глас.
Он гонит лени сон угрюмый,
К трудам рождает жар во мне,
И ваши творческие думы 
В душевной зреют глубине. [9, т. 1, с. 318–319.]

Когда в сознании поэта есть вопрос к оракулам веков («…вопрошаю 
вас!»), звучит их ответ, и он, с его творческой составляющей, есть активная, 
действенная сила, которая пробуждает жар к трудам. Дума одного поэта зре-
ет в душевной глубине другого, она несет в себе потенцию к созреванию, 
к росту в другом сознании – такова идея этого пушкинского фрагмента. И мы 
знаем, что она реализуется в зрелом творчестве Пушкина как способность 
взращивать, развивать мысли, найденные у других поэтов и мыслителей, 



110

Литературоведение

придавая им бóльшую глубину и зрелость. В этом же ключе прочитанные 
известные пушкинские строки восполняют приведенную мысль: «Не про-
падет ваш скорбный труд // И дум высокое стремленье» («Во глубине 
сибирских руд…», 1827) [9, т. 3, с. 7]. Мысли, рожденные интенцией к вы-
сокому, – здесь звучит этическая оценка – плодоносны.

В послании «Раевскому» (1822) юный Пушкин подчеркивает сладость 
и жар мыслительных восторгов:

Я знал и труд и вдохновенье,
И сладостно мне было жарких дум
Уединенное волненье. [9, т. 2, с. 109.]

Чаадаеву он пишет о дисциплине строгих мыслей, их последовательного 
развертывания («Чаадаеву»,1821):

Владею днем моим; с порядком дружен ум;
Учусь удерживать вниманье долгих дум… [9, т. 2, с. 47.]

Выявление двойственности мыслительной жизни, как никому из его со-
временников, было присуще Пушкину: наряду с вечными и великими мыс-
лями, он замечает мысли смутные, темные, ложные. Можно отметить 
его особенное прозрение в природу мыслей: посылаются извне не только 
светлые мысли, дары гения или музы, но и темные мысли, вторжения 
темных духов в процесс познания. Так, речь идет, по сути, о борьбе сил 
света и тьмы в познании: демон, созерцая ангела, невольно приобщается 
к чуждой для него сфере – в познании природы чувства: «…жар невольный 
умиленья / Впервые смутно познавал» [9, т. 3, с. 18] («Ангел», 1927). Тёмные 
инспирации Пушкин описывает в стихотворении «Когда за городом, задум-
чив, я брожу…» (1836): на городском кладбище (в отличие от сельского) 
с его неестественными для души человека воздействиями – всё это темное, 
как в итоге обобщает поэт,

…такие смутные мне мысли всё наводит,
Что злое на меня уныние находит. [9, т. 3, с. 338.]

Так вкратце можно описать круг мыслей о природе мысли у Пушкина 
и сделать вывод: он был поэтом мысли, причем не тем, что выражал 
свои глубокие мысли в стихах (сами по себе мысли поэта, то есть его 
мудрость здесь не рассматривается – об этом написано многое и мно-
гими), но тем, что постигал сущность мышления, включая его в широ-
кую сферу своих поэтических восприятий, делая мысль темой своих 
мыслительных рассмотрений.



111

Литературоведение

Далее отмечу беглым очерком отдельные черты темы. Так, у Боратын-
ского звучат новые эпитеты мыслей – они живые, крылатые, у Тютчева – 
тайные, таинственно-волшебные. У Лермонтова мысль, стремящаяся 
к вечности, – великая, неземная, небесная, святая, прекрасная, свободная, 
чистая, легкая, и – особенный, волевой оттенок: сила мысли, мысли, ды-
шащие силой, мысль плодовитая, мысль сильная.

Если же рассмотреть развитие темы в большом контексте русской поэзии, 
то нужно отметить углубление скепсиса в отношении к мысли. Его ощути-
мые ноты в понимании мышления звучат у Боратынского в двух коротких 
и разных по основной идее стихотворениях, каждое из которых целиком 
посвящено природе мысли. В стихотворении «О мысль, тебе удел цвет-
ка…» (1832) дана идея о плодоносности мысли в ее истории, невзирая 
на видимость непрочности ее и необратимого угасания. Мысль, подобно 
свежему цветку, привлекает к себе общее внимание в простой образной 
аналогии стихотворения: мысль – цветок. Но когда цветок/мысль «чередой 
своей» блекнет, то уделом становится забвение: «…никому в нем нужды 
нет» [6, с. 167]. И здесь, несмотря на констатацию неизбежного быстрого 
старения пережитой мысли, все же наступает поворот к просветленному 
итогу: «А тут зерном своим падучим / Он зарождает новый цвет» [6, с. 167]: 
угасшая мысль невидимо рождает новое цветение смысла.

В стихотворении «Все мысль да мысль!..» (1840) выражено более острое, 
сложное и драматическое наблюдение – о силе и разящей остроте мысли 
в искусстве слова, которому служит бедный художник и жрец ее: пред ним 
всегда, неотступно именно мысли – о человеке, о свете, о смерти, о жизни 
и о правде. Иные искусства: «резец, орган, кисть» [6, с. 195] влекут к себе 
чувственным началом, не ступая за грань видимого, и дарят упоение 
жизнью – «хмель на празднике мирском» [6, с. 195]. И не только сама идея 
стихотворения, но его ритмические повторы: всё тут да тут, всё мысль 
да мысль… – укрепляет это ощущение – невозможности забвения, ибо перед 
мыслью, пред тобой – говорит поэт, обращаясь к мысли:

… как пред нагим мечом,
Мысль, острый луч! бледнеет жизнь земная. [6, с. 195.]

Так мысль воспринимается поэтом как сила острая, холодная, даже 
убийственная, как меч, неотразимая, как луч, и обесценивающая земную 
жизнь. Такой в этот миг творчества предстает перед скептическим поэтом 
мысль, которая соответствует критическому строю мышления его эпохи, 
наступающих сумерек духа, не находящей ключей к живой духовности мира.

Русская поэзия рождает ряд стихотворений о мысли в образных сопостав-
лениях, которые требуют от исследователя раскрытия их тонких смыслов 
и нюансов, ибо стихотворение – не трактат, но форма, выверенная не то что 



112

Литературоведение

в каждом слове – в каждом слоге: всё тут да тут… И в потоке поэтических 
мыслей важно охватывать связи между ними: на многие «нет» у поэтов 
есть ослепительные «да». Так что все выделяемые здесь мысли о мысли 
и об уме могли бы быть дополнены и отдельными фрагментами – о безумии 
и алогизме бытия, чтобы восполнить спонтанный и подчас драматический 
поток летучих дум поэтов.

В общей картине есть яркая страница: поэты обращаются к известным 
словам того или иного философа. Боратынский добавляет к средствам по-
эзии и к темам ее – цитатно данную философскую мысль («Мне с упоением 
заметным…», 1824) и оспаривает ее:

Меж мудрецами был чудак:
«Я мыслю, – пишет он, – итак,
Я, несомненно, существую».
Нет! любишь ты, и потому
Ты существуешь, – я пойму
Скорее истину такую. [6, с. 120.]

Изящество и легкость подобных философически-альбомных стихов под-
хвачена В. Соловьевым. В шутливом ключе он формулирует кантианскую 
идею, включая и философские термины, в стихотворении «Из письма» 
(1890), обращаясь к даме в тональности упрощающей шутки:

Во-первых, объявлю вам, друг прелестный,
Что вот теперь уж более ста лет,
Как людям образованным известно,
Что времени с пространством вовсе нет;
Что это только призрак субъективный,
Иль, попросту сказать, один обман.
Сего не знать есть реализм наивный… [10, с. 160.]

После чего следует переход в шутливо-личную тональность, из фило-
софской преамбулы – в русло любовной темы: «…значит, и разлука, / Как 
временно-пространственный мираж, / Равна нулю…» [10, с. 160].

Говоря о линии ума в лирике В. Соловьева, нужно отделить от мыслей 
поэта – его духовные созерцания, тему Софии в описанных поэтом видениях 
(это отдельная линия в русской поэзии), которые даны, как он сам обозначил 
в поэме «Три свидания» (1898), «не мысленным движением» [10, с. 125], 
но, как он описал подобный опыт («В Альпах» (1886), радостно-мощным 
прибоем «мыслей без речи и чувств без названия» [10, с. 37]). Здесь же, 
в линии мысли у русских поэтов речь идет о мыслях в речи, о стихах, дей-
ствующих, как обозначил Соловьев («Отзыв на “Песни из Уголка”», 1898), – 



113

Литературоведение

«мысли ясною прохладой» [10, с. 114]. Так что именно изреченная мысль 
поэта при всей ее – памятуя Тютчева, рискованности, возможности для нее 
обернуться, в силу своей изреченности, – ложью [13, с. 123]… – прохладная 
ясность мысли в ее красоте и поэтической непосредственности – это то, 
что можно назвать собственно поэзией мысли.

Характерно, что у Соловьева порой созерцание рождается в ответ 
на мысль: в стихотворении «Прометею» (1874) ум понимает свое заблу-
ждение – рационалистическую мысль об истоке зла:

…твой ум поймет,
Что только в призраке ребяческого мненья
И ложь, и зло живет… [10, с. 4.]

И тогда распахиваются небеса и является новый опыт созерцания выс-
шего мира:

…И утро вечное восходит к жизни новой
Во всех, и все в Одном. [10, с. 4.]

Мысли же о природе зла, не исчерпываемые рациональным пониманием 
(зло как ошибка ума), Соловьев выразил в стихотворении «В Архипела-
ге ночью» (1898), когда писал об увиденном, а не о мысленном: «Видел 
я в ночном тумане / Всю игру враждебных чар…» [10, с. 116]. Созерцание 
сил зла дает неопровержимую мысль о духовности мира: «Мир веществен 
лишь в обмане…» [10, с. 116] – и о реальности злой силы.

Тема мысли подхвачена учеником Соловьева А. Белым и в его творчестве 
развивается в два этапа: сначала как сознание, взятое философски, затем – 
антропософски. Начало ее – юношеское разочарование в земной жизни, и как 
результат, по его словам, «душа погружается в холод философических разду-
мий», и в этом холоде А. Белый усматривает «и демонизм философии, кото-
рая, взятая сама по себе, ведет к чистому люциферианству…» [3, с. 297]. Эта 
мысль отсылает к упомянутому в начале этой статьи лосевскому неприятию 
антропософии с позиции чистой философии – А. Белый же говорит о недо-
статочности философии для его поиска истины и о восполнении ее на ан-
тропософских путях. Выраженное и столь свооеобразно описанное А. Белым 
наблюдение о холоде мысли звучало ранее у русских поэтов, и оно же дано 
им в новую эпоху из антропософских оснований. Он видит чистую философию 
как оставшуюся в прошедшем, а все задержавшееся, пережившее свою эпоху 
становится люциферически окрашенным: этот дух зла воплощает в себе, 
по мысли А. Белого, именно стремление удержать отжившее.

Из первых воплощений темы мысли у Андрея Белого – стихотворение 
«Под окном» (1908), в котором соединились образ и словесно выраженная 



114

Литературоведение

идея, давшие совместно глубину переживанию поэта – его скептически-
иронической реакции на кантианство.

Взор убегает вдаль весной:
Лазоревые там высоты…

Но «Критики» передо мной –
Их кожаные переплеты…

Вдали – иного бытия
Звездоочитые убранства…

И, вздрогнув, вспоминаю я
Об иллюзорности пространства. [3, с. 328.]

Мертвенность кантианства, его враждебность живому дается здесь как кон-
траст двух тем: жизни (лазоревых высот и звездоочитых убранств) и «Критик» – 
дважды проведенный в композиции стихотворения. «Звездоочитые» – ударная 
нота, почти: многоочитые, херувимская примета, как и «лазоревый» – традицион-
но цвет этой ангельской иерархии, «иного бытия», который влечет взгляд поэта 
вдаль и ввысь. В обеих частях после отточий, венчающих восхождение мысли, 
следует нисходящее «но» («и»), возвращающее вниз, к предлежащим томам Кан-
та. Взгляд в первой части упадает даже не на сами книги, а на их «переплеты» – 
их кожаное облачение, кожаные ризы, уподобляя кантианскую мысль обретению 
душой земной плоти в сюжете грехопадения. Далее во второй части взор поэта 
снова взмывает ввысь, к звездам, херувимским очам в ночи. Картина этого живого 
духовного космоса (совсем не кантианского) обрывается – вздрогом воспомина-
ния о кантовской иллюзорности пространства! То есть о той вести, которую несут 
в себе тома в кожаных ризах. Философу-кантианцу Л. А. Калинникову, давшему 
свою интерпретацию этого стихотворения, представляется, что лишь «при первом 
прочтении» видится здесь противопоставление, а далее «…становится ясно, что 
глубины “Критик” вполне сопоставимы с высотами весенних горизонтов, а иллю-
зорность бытия – с ясностью бодрствующего “я”» [7, с. 184]. Сведение контраста 
к созвучию (глубин небес и кантовской мысли) приводит исследователя к упро-
щающей итоговой мысли о неизменности кантианства А. Белого.

Противопоставление явственно звучит и в стихотворении А. Белого «Мой 
друг» (1908), посвященном неокантианцу Борису Фохту.

Уж год таскается за мной
Повсюду марбургский философ.
Мой ум он топит в мгле ночной
Метафизических вопросов.



115

Литературоведение

<…>
На робкий роковой вопрос
Ответствует философ этот,
Почесывая бледный нос,
Что истина, что правда… – метод. [3, с. 326.]

Этой теории противостоит, опять же, живой мир:

Средь молодых, весенних чащ,
Омытый предвечерним светом,
Он, кутаясь в свой черный плащ,
Шагает темным силуэтом… [3, с. 326.]

Противостоит ему и мир культуры и религии – Новодевичий монастырь 
с его крестами. На живом фоне звучит мертвая мысль, подчеркнутая вве-
денной в поэтический текст сугубо философской лексикой:

«Жизнь, – шепчет он, остановясь
Средь зеленеющих могилок, –
Метафизическая связь
Трансцендентальных предпосылок.
Рассеется она, как дым:
Она не жизнь, а тень суждений…» [3, с. 326.]

Так иронически преподнесена кантианская мысль. Новые же обретения 
поэта были означены в стихотворении «Сергею Соловьеву» (1909) как рели-
гия: «Мужайся: над душою снова – // Передрассветный небосклон: // Дивеева 
заветный сон // И сосны грозные Сарова» [3, с. 355].

Далее начинается антропософский период А. Белого. Приведу стихот-
ворение 1918 г., посвященное М. Бауэру, дорнахскому собеседнику. Его 
глаза – образ, выражающий мысль об огромности духовного обретения, 
о преодолении земной ограниченности сознания и выходе его в огромность 
духовных пространств:

Речь твоя – пророческие взрывы,
А глаза – таимые прозоры:
Синие, огромные разрывы
В синие, огромные просторы. [3, с. 379.]

Поток образов-воспоминаний из первой дорнахской полосы жизни, сре-
ди которых и кульминация – «купол», Гетеанум в Дорнахе, завершается 
теми же стихами, но уже не о глазах друга, но расширительно, об огромно-



116

Литературоведение

сти события антропософии: «Синие, огромные разрывы / В синие, огромные 
просторы» [3, с. 380].

После А. Белого тему ума и сознания в поэзии воплотил А. Ф. Лосев, 
вводя в стихи такие лексемы, как смысл, ум, дух, умозрение, Абсолют. 
В стихотворении «Оправдание» им дается поэтический трактат об «уме». 
Его неоплатонические коннотации, соединившиеся с личным мыслительным 
опытом, отмечены в статье Е. А. Тахо-Годи [11] – без выявления очевидных 
различий между неоплатонизмом Плотина, чей трактат перевел Лосев, 
и позицией самого Лосева. В стихотворении сутью жизни провозглашен 
«восторг… умозрений» – «видений ума». Ум прежде всего есть

…сердечных таинств ясный свет. [8, с. 172.]

Ум мыслится поэтом как сущность сердечной жизни, не эмпирия ее, 
но смысл, более: не просто смысл, но «ясный свет», и не просто жизни души, 
но ее высшего выражения – «таинств» души. Об этом соотношении ума и серд-
ца поэт говорит утонченной поэтической речью, пронизанной православным 
духом. Сравним: в переведенном Лосевым трактате Плотина ум – «принцип 
и исток души» [11, с. 218]. И если ум для поэта Лосева «…не скелет сознанья 
духа и природы», то у Плотина (лосевскими же словами): ум дает жизни ее 
«смысловые скрепы и скелет» [11, с. 218]. И здесь требуется подробнейшее 
сопоставление нюансов в рассудочных средствах Плотина и в образах поэта 
Лосева, выявление их различий (на которые здесь можно только указать) – для 
понимания этого уникального лосевского поэтического трактата об уме и о свя-
зи ума с сердцем, акцентированной в нем. Ум как сердечные таинства в их 
смысловом взятии – этот образ разворачивается далее: ум есть

…лик любви в нас сокровенный,
Ее осмысленный узор. [8, с. 172.]

Здесь еще один возвышающий шаг: ум есть любовь, высшее средоточие 
сердечной жизни, – в ее сокровенном лике, в ее возведенности к смыслу, 
то есть осмысленность любви – это и есть ум. И пафос у поэта Лосева 
не в неистощимости и вечной подвижности потока живой жизни (о чем го-
ворит Плотин в лосевском переводе), но в тончайших нюансах жизни чело-
веческой души и лучшего в ней – ума.

В завершение еще один лосевский аспект:

Ум – средоточие свободы… [8, с. 172.]

Здесь звучит угаданная Пушкиным ключевая тема анализируемого ме-
татекста: в мыслях волен я. Свобода – пишет А. Белый: «…Но где она? 



117

Литературоведение

Она – или в свободном акте рождения в нас нашей мысли, или – нигде…» 
[2, с. 372]. В этой грани: свобода есть прежде всего свобода в мышлении, 
мысль есть залог свободы – сходятся лучшие, плодотворные размышления 
русских поэтов об уме и о мысли.

В целом русская поэзия XIX века, по оценке А. Белого, снимает с «Я» 
«этикетки рассудочности» и становится «заострением самосознающего “я”» 
[4, с. 104], и ее органическое продолжение – поэзия символизма. А. Белый, 
историк самосознания и историк русской литературы, отмечает: русская ли-
рика чутко и пророчески отражала процессы становления самосознающего 
«Я», фиксируя черты мыслительного мира своей эпохи и опережая предсто-
ящий в будущем процесс – «стремительное вызревание “Я” самосознания» 
[2, с. 308]. И рассмотренная в этой статье линия ума, мысли, сознания – 
целый ряд наблюдений над процессом мысли и лирических рефлексий, 
что и можно назвать поэтической феноменологией в русской литературе, 
является одним из конкретных проявлений отмеченного процесса. Эта линия 
у А. Белого и А. Ф. Лосева, в стихах двух великих мыслителей, на излете 
истории классической русской поэзии дала свои вершинные воплощения, 
которые есть не что иное, как свидетельство об этапе самосознания, то есть 
зрелости русской культуры в целом и как обещание на будущее.

Список литературы

1.	 Белый А. Почему я стал символистом и почему я не перестал им быть 
во всех фазах моего идейного и художественного развития // Белый А. Сим-
волизм как миропонимание. Сост., вступ. статья и прим. Л. А. Сугай. Москва: 
Республика, 1994. C. 418–493.

2.	 Белый А. Душа самосознающая. Москва: Канон+, 1999. 560 с.
3.	 Белый А. Стихотворения и поэмы. Т. 1. Санкт-Петербург, Москва: Академи-

ческий проект, Прогресс-Плеяда, 2006. 640 с.
4.	 Белый А. История становления самосознающей души: В двух книгах. Кн. 

2. Сост., подготовка издания, комментарии М. П. Одесского, М. Л. Спивак, 
Х. Шталь. Литературное наследство. Том 112. Москва: ИМЛИ РАН, 2020. 800 с.

5.	 Блок А. А. Записные книжки. 1901–1920. Москва: Художественная литера-
тура, 1965. 664 с.

6.	 Боратынский Е. А. Полное собрание стихотворений. Ленинград: Советский 
писатель, 1989. 464 с.

7.	 Калинников Л. А. Иммануил Кант в русской поэзии (философско-эстетические 
этюды). Москва: Канон+, 2008. 416 c.

8.	 Лосев А. Ф. «Жизнь без конца». Стихотворения А. Ф. Лосева и В. М. Лосе-
вой // Лосев А. Ф., Лосева В. М. «Радость на веки». Переписка лагерных 
времен. Сост. А. А. Тахо-Годи и В. П. Троицкого. Москва: Русский путь, 2005. 
С. 169–178.



118

Литературоведение

9.	 Пушкин С. С. Полное собрание сочинений в 10 т. Ленинград: Наука, 1977–
1979.

10.	Соловьев В. С. Полное собрание стихотворений. Москва: Книга по требо-
ванию, 2021. 262 с.

11.	 Тахо-Годи Е. А. «Зачем нам нужен опыт помрачения сознания?» // Ло-
сев А. Ф., Лосева В. М. «Радость на веки». Переписка лагерных времен. Сост. 
А. А. Тахо-Годи и В. П. Троицкого. Москва: Русский путь, 2005. С. 205–222.

12.	Тахо-Годи Е. А. А. Ф. Лосев и Андрей Белый – между восхищением и осужде-
нием // Миры Андрея Белого: к 130‑летию со дня рождения Андрея Белого; 
сост.: И. Делекторская и Е. Наседкина. Белград: Изд-во филологического 
факультета в Белграде, 2011. С. 295–303.

13.	Тютчев Ф. И. Полное собрание сочинений и письма в 6 томах. Т. 1. Стихот-
ворения 1813–1849. Москва: Классика, 2002. 528 с.

14.	Фет А. А. О стихотворениях Ф. Тютчева // А.А.ФЕТ: PRO ET CONTRA». 
Сост., вступ. статья, коммент. Т. А. Кошемчук. Санкт-Петербург: РХГА, 2022. 
С. 51–67.

15.	Штейнер Р. Человеческая и космическая мысль. Санкт-Петербург: Ключи, 
2011. 93 с.


